CAMI, VAKIF VE EGITIM:
V.-X. (XI.-XVL.)
YUZYILLARDA DIMASK
EMEVIYYE CAMII’'NDE
VAKIF TEMELLI EGITIM
KURUMLARI

Harun YILMAZ

Marmara Universitesi
harun.yilmaz@marmara.edu.tr
0000-0003-0436-7806

Oz

Islam tarihi boyunca camiler yalnizca bir ibadet mekam
olarak degil, ayn1 zamanda ilim merkezleri olarak da islev
gormiistiir. Emevi halifesi Velid b. Abdiilmelik (86-96/705-
715) doneminde insa edilen Dimask’taki Emeviyye Camii de
sadece mimari ve sanatsal degeriyle degil, asirlar boyunca
barindirdigi yogun ilmi faaliyetlerle de 6nemli bir ilim mer-
kezi olmustur. Ozellikle Zengiler'in Dimagk’a hakim olmasi
ve bunu takip eden Eyytibi ve Memliik dénemlerinde Eme-
viyye Camii'nin bu kimligi daha da pekismistir. Bu makale,
V.-X. (XI.-XVL.) yiizyillar arasinda Emeviyye Camii'nde vakif
temelli ders halkalarinin ortaya ¢ikis ve isleyisini incelemek-
tedir. Basta Nuaymi olmak iizere déneme dair kaynaklar,
bu dénemde cok sayida alim ve talebenin ilmi faaliyetlerini
Emeviyye Camii'nde siirdiirdiigiinden bahsetmektedir. Bu-
nunla birlikte aynm1 kaynaklar camideki bazi ders halkalari-
nin vakiflarla desteklendigine, bunlara 6zel mekanlar tahsis

175

Divan BiSIPLINLERARASI
CALISMALAR DERGISI

Arastirma Makalesi

Cilt 31 sayi 60 (2026/1): 175-209
Gin. Tar.: 22.07.2025

Kabul Tar.: 18.08.2025

Yay. Tar.: 31.01.2026

doi: 10.20519/divan.1748036



Harun

176

YILMAZ

Divan
2026/1

edildigine ve kurumsallasarak medrese, dariilhadis ya da
zaviye gibi isimlerle anildiklarina dikkati cekmektedir. Bu
makalede ayrintili olarak ele alinan Himsiyye, Urviyye, Hid-
riyye, Gazzaliyye, Kisiyye, Taciyye, Sefiniyye, [zziyye Hane-
fiyye, Miineccaiyye, Hanefiyye Makstresi ve Maliki Zaviyesi
gibi yapilar, Emeviyye Cami biinyesinde faaliyet gosteren
ve cogunlukla belirli mezheplere nispet edilen ilmi meclis-
lerdir. Diger yandan ilim ehlinin Dimask’taki en 6nemli te-
merkiiz noktas1 oldugu anlasilan Emeviyye Camii, sehirdeki
diger ilim kurumlarinin dagilimini da biiytik 6lctide sekillen-
dirmis goriinmektedir. Dimask’taki ilim kurumlari biiytiik 61-
¢lide Emeviyye Camii ¢evresinde yogunlasmis, cami ile kale
arasinda kalan bolge sehirdeki vakif temelli ilmi kurumlarin
en yogun oldugu alan olarak 6n plana ¢ikmistir. Bu yoniiy-
le Emeviyye Camii, cami-vakif-ilim iliskisinin kurumsal ve
mekansal diizlemde en iyi gézlemlenebilecegi 6rneklerden
biridir.

Anahtar Kelimeler: Dimask, Emeviyye Camii, Medrese, Va-
kaf Temelli Egitim.



GIRiS

Islam toplumunun tesekkiil siirecinde mescitler, yalnizca ibadet
mekanlar olarak degil; ayn1 zamanda egitim, 6gretim, yonetim ve
toplumsal dayanismanin merkezi kurumlari olarak 6éne cikmistir.
Hz. Peygamber (sav) Medine’ye hicret ettikten sonra ilk olarak bir
mescit insa ettirmis, nazil olan ayetleri burada ashabina aktarmus,
temel toplumsal kararlar1 burada almis ve sahabeye Islam’in ilke-
lerini yine mescitte 6gretmistir. Boylece mescit, Islam toplumu-
nun sekillenmesinde kurucu bir rol tistlenmis ve bir egitim miies-
sesesi olarak islev gormiistiir. Nitekim Mescid-i Nebevi’'de stirekli
Rasulullah’in yaninda bulunarak her seyi en iyi sekilde ondan 6g-
renen “ashab-1 suffe”, bir taraftan Islami ilimlerin gelisip yayilma-
sina énciiliik etmis, diger taraftan ise Islam diinyasinda cami mer-
kezli bir ilim geleneginin olusmasina zemin hazirlamistir.!

Hz. Peygamber’in Medine’deki bu uygulamasi, ilerleyen donem-
lerde Miisliiman sehircilik anlayisin1 derinden etkilemis; yeni ku-
rulan ya da fethedilen sehirlerde ilk olarak mescit ya da cami insa
etmek bir gelenek haline gelmistir. Alimler bu camilerde ders ver-
mis, 6grenciler yetistirmis, 6zellikle biiyiik sehirlerdeki merkezi ca-
miler ilim ehlinin toplandig1 dnemli kurumlara déniismiisttir. ilim
halkalarina ev sahipligi yapan ev sahipligi yapan camilerin zaman
icerisinde ilim ehlini vakiflariyla sistematik sekilde destekler hiivi-
yette 6rnekleri de ortaya ¢ikmistir.? Bu baglamda, Islam tarihinin

1 Mescid-i Nebevi ve cok yonlii islevi hakkinda ayrintili bilgi icin bkz. Nebi Bozkurt,
Mustafa Sabri Kiigiikasc, “Mescid-i Nebevi,” TDV Islam Ansiklopedisi (eris. tar.
05 Temmuz 2025); Mustafa Sabri Kiigiikasci, “Tarih Boyunca Mescid-i Nebevi ve
Sahibii'l-Mi’rac'in Kabri,” Osmanli Kiiltiir Ortaminda Mirag ve Yolculuk Duraklari:
Edebiyatta, Miizikte ve Resimli Elyazmalarinda Mirag ve Islam’in U¢ Kutlu Sehri, ed.
Ayse Taskent - Nicole Kangal-Ferrari (Istanbul: Dergah Yayinlari, 2021), 483-489.

2 Bu durumun en dikkat gekici iki 6rnekten biri Memliikler doneminde yeniden ihya 177
edilerek vakfi tadil edilen Kahire’deki ibn Tolun Camii, digeri yine aym sehirdeki Amr ~ —————
b. As Camii’dir. Ibn Tolun Camii vakfi bu dénemde farkl seviyede, farkli mezheplere Divan
mensup, cesitli ilimlerle istigal eden ve farkli kurum tipleri etrafinda ytizlerce ilim  2026/1
ehlini desteklemekteydi. ibn Tolun Camii’nin ilmi faaliyetleri himaye etmesi konu-
sunda ayrintili bilgi icin bkz. Muhammet Enes Midilli, “Memliikler Doneminde Bir
ilim Kurumu: ibn Tolun Camii ve Ulemaya Sundugu Mansiplar,” Islam Arastirma-
lart Dergisi 44 (2020): 37-73; Amr b. As Camii ise biinyesinde sekiz zaviye bulundur-
maktayd: ve bu zaviyeler vakiflar tarafindan sistematik olarak desteklenmekteydi.



Harun

178

YILMAZ

Divan
2026/1

onde gelen ilim merkezlerinden biri olan Dimask’taki Emeviyye
Camii (el-Cami‘ii’l-Umevi), bu gelenegin en gérkemli érneklerin-
den biridir. Mimari ihtisaminin 6tesinde cami, ylizyillar boyunca
bir¢ok alimin yetismesine, blinyesinde ders halkalarinin kurulma-
sina ve [slam ilim geleneginin canh tutulmasina hizmet etmistir.

Dimagk’taki Emeviyye Camii, Islam mimarlik tarihinin sadece
dikkat cekici 6rneklerinden biri olmasiyla degil, ayn1 zamanda ta-
sidig1 sembolik anlamla da islam tarihi boyunca merkezi bir ko-
numa sahip olagelmistir. Biladiissam’in 6nce Miisliimanlar tara-
findan fethi, ardindan Dimask merkezli Emevi halifeliginin ortaya
cikigiyla birlikte Dimagk hilafet merkezi olarak Islam diinyasinin
en 6nemli sehirlerinden birine donlismiistiir. Emeviler donemi
boyunca sehir bir siyasi ve askeri merkez olmasinin yaninda dini ve
ilm1 hayat acgisindan da biiyiik gelisim gostermis, Emeviyye Camii
ise bu yiikselisin en 6nemli sembollerinden biri olmustur. Halife
Velid b. Abdiilmelik’in (86-96/705-715) emriyle insa edilen cami,
esasen sehrin inan¢ gecmisini yansitan ¢ok katmanli bir mekansal
hafiza {izerine oturtulmustur. Cami, erken Roma dénemine ait Jii-
piter tapinagiyla iliskilendirilen kalintilar ile Bizans donemine ait
ve Hz. Yahya'ya (Aziz Yuhanna) adanmis bir kilisenin yerine insa
edilmistir. Sehrin 14 (635) yilinda Islam ordularinca fethinden son-
ra, soz konusu alan dnce kismen camiye cevrilmis, ancak bir siire
sonra mevcut yapinin yetersiz kalmasi tizerine yeniden kapsamh
bir insa faaliyeti baslatilmistir. Bu siirecte, Bizans imparatorunun
Istanbul’dan génderdigi mimar ve zanaatkarlarin da katkisiyla
Emeviyye Camii biiyiik 6l¢iide buglinkii mimari formuna kavus-
mustur.®

Emeviyye Camii sonraki yillarda da baz ilaveler ve tamiratlar
gormekle birlikte her zaman Dimask’in en 6nemli dini merkezi
olarak kalmaya devam etmistir. Memliikler dbnemine kadar se-
hirde Cuma namazi kilinan tek cami olmasi itibariyla Emeviyye
Camii'nde imamlik ve hatiplik gibi goérevler son derece onemli
mansiplar olarak kabul edilmistir. Ozellikle Cuma hatipligi biitiin
sehrin ayni anda namaz icin bir araya geldigi zaman diliminde ge-
nis kitlelere ulasabilme imkanina sahip olmasi itibarryla hem seh-

Ayrintili bilgi icin bkz. Muhammet Enes Midilli, “From Learning Circles to Endowed
Institutions: Zawiyas of the Mosque of ‘Amr b. al-‘As in the Ayyubid and Mamlik
Cairo,” Islam Tetkikleri Dergisi 13 (2023): 293-319.

3 Talib Yazici, “Emeviyye Camii,” TDV Islam Ansiklopedisi (eris. tar. 01.07.2025); ayrica
bkz. Alain George, The Umayyad Mosque of Damascus (London: Gingko, 2021), 43-
46.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

re hakim olan siyasi ziimreler tarafindan énemsenmis hem de bu
gorevin tevdi edildigi alimler tarafindan biiyiik bir prestij vesilesi
telakki edilmistir.* Ayrica biinyesinde ve ¢evresinde canli bir ilmi
hayatin sekillendigi cami adeta sehrin ilim merkezi olarak temayiiz
etmistir. Kuruldugu ilk andan itibaren cami bir¢ok alim ve talebe-
nin egitim-6gretim mekani olmus, bu 6zelligini zaman igerisinde
pekistirerek devam ettirmistir.

ZENGI-EYYUBI-MEMLUK DONEMLERINDE EMEViYYE CAMii
VE GEVRESINDE GELIiSEN iLMi CEVRE

Dimagk, Emeviyye Camii'nin inga edildigi désnemde Islam diinyasin-
da hilafet merkeziydi ve bu durum sehrin siyasi ve askeri oldugu kadar
Islam diinyasindaki ilim ehli icin prestijini de artirmisti. Sehir, ikinci
biiytik ilmi yiikselisini ise Zengiler'in Dimask’a hakim olmasiyla birlikte
yasamustir. Zengiler ve onlari takip eden Eyytbi ve Memliik dénemleri
boyunca Dimask, siyasi éneminin yeniden artmasinin da etkisiyle Is-
lam diinyasinin énde gelen ilim merkezlerinden birine doniismiistiir.
Sehirdeki ilmi hayatin yasadig: biiytik ytiikseliste Emeviyye Camii 6n
plana ¢ikmig, cami ve cevresi Dimask’in oldugu kadar biitiin slam
diinyasinin da en canli ilim mubhitlerinden biri haline gelmistir.

Nitekim genel olarak IV. (X.) yiizyihn sonlarindan Memliikler
doéneminin bitimine kadarki dénemde Dimask’taki egitim kurum-
larinin tarihini ele aldig1 ed-Daris fi tarihi’l-meddris adli eserinde
Nuaymi’'nin (6. 927/1521) kendi déneminde Emeviyye Camii'nin
durumu ve buradaki ilmfi faaliyetlere dair sundugu ayrintihi tasvir
camideki ilmi canlihg1 yakinen ortaya koymaktadir. Her ne kadar
camide giin icerisinde imamlar, miiezzinler, cesitli islerle ugrasan
cok sayida gorevli, misafirler gibi sayisiz insanin bulundugu an-
lasilsa da Emeviyye Camii'ne gercek bir ilim merkezi hiiviyetini
kazandiranlar camide ilimle istigal eden ziimreler olmustur. Stip-
hesiz gerek Nuaymi’'nin yasadigi donemde, gerekse bu dénemin
oncesinde veya sonrasinda Emeviyye Camii'nde kac adet ders hal-

4 Emeviyye Camii VIII. (XIV.) asra kadar Dimask’ta Cuma namazi kilinan yegéne cami
olmaya devam etmis, bu dénemden sonra sehrin farkli bolgelerinden birden fazla
camide Cuma namazi kilnmaya baslamis, hatta bazi medreselere mihrap ve min-
berler ilave dilerek buralarda da Cuma namazlari kilinir olmustur. Bkz. Hatim Maha-
mid, “Memliikler Dénemi Suriye’de Yiiksek Ogretim Miiesseseleri Olarak Camiler,”
¢ev. Harun Yilmaz, Marmara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi 41 (2011): 254-
256.

Divan
2026/1

179



Harun

180

YILMAZ

Divan
2026/1

kas1 bulundugunu ve bunlarin niteligini kesin olarak tespit etmek
miimkiin degildir. Bu durum islam diinyasinda ilmi hayatin resmi
ve kurumsal olmayan informel yapisiyla dogrudan ilgilidir. Ancak
yine de Nuaymi'nin verdigi bilgiler IX. (XV.) asrin ikinci yarisinda
camide farkli tiirde ¢ok sayida ders halkasinin bulundugunu gos-
termektedir.

Bu baglamda Nuaymi, Emeviyye Camii'nde vakiflarla destelen-
digine isaret ettigi seb‘ ad1 verilen yirmi dort adet halkadan bah-
setmektedir. Her ne kadar farkli 6rnekleri oldugundan kesin bir
tarifi yapilamasa da seb‘lerin Kur’an kiraatiyle istigal eden ziim-
relere ait halkalar oldugu anlasilmaktadir.® Seb‘lerin her birinde
farklh sayida talebe bulunmaktaydi ve sadece seb‘ler diisiiniildii-
giinde dahi camide binden fazla 6grenci goriilmekteydi. Mesela es-
Seb‘u’l-kebir’de 354 6grenci, es-Seb‘u’l-kiriyye’de 420 6grenci ve
Kur’an’1 6grenmeye yeni baslayan kiic¢iik yastaki 6grencilerin ka-
tldigi seb‘de 378 6grenci bulunmaktaydi. Seb‘ler genellikle halkay1
ilk defa kuran emir ya da alimin, basinda buluna hocanin, camide
0zel bir mekanda bulunuyorsa bulundugu mekéanin veya bir mez-
heple irtibatliysa o mezhebin adina nispetle isimlendirilmekteydi.®

Nuaymi seb’lerin yaninda camide uzun yillardan beri devam
etmekte olan, mali olarak desteklenen ve ¢cogu zaman halkada ilk
defa ders veren hocanin adina nispetle anilan ondan fazla ders
halkasindan daha bahseder, ancak bu halkalarda hangi ilimlerin
okutulduguna deginmez.” Ayrica acik¢a hadis ilmiyle iliskili oldu-
gunu belirttigi miad adi verilen {i¢ ders halkasim1 daha zikreder.
Makdisi’'ye gore camilerdeki miadlar cami vakfi tarafindan destek-
lenirdi ve miad derslerinin temelinde Kur’an’dan sonra dinin ikin-
ci temel kaynagi olan hadisler yer almaktaydi. Bu dersler hadislerin
ogretildigi, talebenin yanlislarinin diizeltildigi ya da genel kitleye

5 Makdisi'ye gore seb‘ terimi, farkli bicimlerde Kur’an ile ilgili olarak kullanilmak-

P

ta ve Fatiha suresinin yedi ayeti, Kur’an’'in Bakara stiresinden Enfal stiresine kadar
olan kismi1 ya da Kur’an’in tamamu gibi anlamlari ifade etmektedir. Esba‘u’l-Kur’an,
Kur'an’in yedi suresini ifade etmektedir. Bu terim ayni zamanda, Kur'an'in farkl
okunuslarini ifade etmek i¢in de kullanilir. George Makdisi, Ortacag'da Yiiksek Og-
retim, ¢ev. Ali Hakan Cavugoglu, Hasan Tuncay Basoglu (istanbul: Klasik Yayinlari,
2012), 56. Ayrica seb‘lerin dogrudan Kur'an kiraatiyle iligkili olduguna dogrudan isa-
ret eden iki 6rnek icin bkz. Ebti Abdullah Semseddin Muhammed b Ahmed b Osman
ez-Zehebi, Tarihii'l-Islam ve vefeyatii'l-mesahir ve'l-a’lam, ngr. Omer Abdiisselam
Tedmdiri (Beyrut: Darii'l-Kitabi'l-Arabi, 1999), 38: 282; 52:161.

6 Ebii’'l-Mefahir Muhyiddin Abdiilkadir b. Muhammed b. Omer Nu‘aymi, ed-Daris
fi tarihi’l-medaris, nsr. Ca‘fer el-Haseni, 2 cilt. (Kahire: Mektebetii’s-Sekafeti'd-
Diniyye, 1948), 2: 410-411; ayrica bkz. Makdisi, Ortagag'da Yiiksek Ogretim, 56.

7 Nu‘aymi, ed-Dadris, 2: 411-412.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

yonelik bir vaaz hiiviyetinde sekillenebilirdi.® Miad ¢cogu zaman
hadis ilmiyle iligkili bir ders halkasini ifade etse de hadis disinda-
ki ilimlere dair halkalarin da zaman zaman bu seklinde isimlen-
dirildigi olmaktaydi.® Nuaymi’'nin verdigi bilgilere gére Emeviyye
Camii'nde ii¢ adet miad bulunmaktaydi. Bunlardan biri Yahya (as)
kabri yakinlarindaki Mecdiiddin, biri Emir Seyfeddin ve digeri ca-
minin kuzey c¢ikisindaki Kellase’de bulunan Kadi Fazil miadidir.!°

V.-X. (XI.-XVI.) yiizyillarda Dimask’taki ilmi hayatin kisa ya
da uzun siireli parcast olmus ilim ehli arasindan yolu Emeviyye
Camii’'ne diismemis bir isme rastlamak neredeyse imkansiz gi-
bidir. Hemen her ilim talibi tahsil yillarinda camide devam eden
derslerden en az birine katilmis, hatta Ebii’l-Kasim b. Asakir (6.
571/1176) gibi bazi 6nde gelen alimlerin yetismesinde talebelik yil-
larinda yogun sekilde takip ettikleri camideki dersler belirleyici rol
oynamistir.'"! Emeviyye Camii’'nde alim ve talebelerin gercekles-
tirdigi yogun ilmi faaliyet ve olusan entelektiiel muhit camiyi ade-
ta bir ¢cekim merkezi haline getirmis, olusan bu etkiyle Emeviyye
Camii Dimask’in en 6énemli ilim merkezi olarak ilim kurumlarinin
sehirdeki dagilhimini da biyliik 6l¢iide bigimlendirmistir. Sehirde
ilim ehli icin medrese, dartilhadis, hankah, zaviye gibi 6zellikle va-
kif temelli egitim kurumlari viicuda getirmek isteyen basta timera
olmak tizere cesitli ziimrelerden hayir severler bu arzularini ¢o-
gunlukla Emeviyye Camii ¢cevresinde hayata gecirmeyi tercih etmis
goriinmektedir. Nitekim Nuaymi'nin sehirdeki ilim kurumlarina
dair anlattiklarindan hareketle ortaya ¢ikan resim sehirdeki ilmi
hayatin Emeviyye Camii ve cevresinde yogunlastigin acik sekilde
ortaya koymaktadir (Harita 1).

181
Divan
2026/1

8 Bkz. Makdisi, Ortacag'da Yiiksek Ogretim, 310-311.

9 Bir ders halkasi olarak miadin hadis ve diger ilimlerle iligkisi hakkinda bkz. Halit Oz-
kan, Memliiklerin Son Asrinda Hadis Kahire: 1392-1517 (Istanbul: Klasik Yayinlari,
2012), 137-139.

10 Nu‘aymi, ed-Daris, 2: 412.
11 Mustafa Sabri Kiigiikagci, Cengiz Tomar, “Ibn Asakir, Ebii'l-Kasim,” TDV Islam An-
siklopedisi (eris. tar. 11 Temmuz 2025).



Harun YILMAZ

182

Divan
2026/1

Salihiyye}

nhilara
olojileri: @
(1079-1516)

MARMARA
UNIVERSITES]

Nuaym#'nin Medre

TiBITAK

Proje Yiriitiiciist Dimask’ta Egitim Kurumlarnm Yogunlugunu Gésteren
Dog. Dr. Harun Yilmaz Isi Haritas

Proje Arastirmacist Proje Danismani

Dr. Ogr. Uyesi Dog. Dr. Yunus Ugur 0 025 05 ! A
Muhammet Enes Midilli N S o

8o proje TUBITAK tarafndon destekenmists.

Harita 1: Dimask’ta Egitim Kurumlarinin Yogunlugunu Gosteren Isi Haritasi

Nuaymi'nin ed-Dadris'te yer verdigi egitim kurumlarina dair ko-
num verisinin mekansallastirilmasiyla elde edilen yukaridaki ha-
ritadan da anlasildig1 tizere genel hatlarryla Emeviyye Camii ve
Dimagk Kalesi arasinda kalan bolge 6zellikle ele alinan donem-
de sehirdeki ilmi kurumsallasmanin en yogun bicimde yasandigi
alan goriiniimiindedir. Her ne kadar bazilarinin ayn: dénemde
mevcut olup olmadiklar: ayr1 birer arastirma konusu olsa da V.-X.
(XI.-XVL.) ytizyillar arasinda cami ve kale etrafinda ytiz kadar vakif
temelli egitim kurumun ortaya ¢iktig1 gérillmektedir. Bu sayiya va-
kaf desteginden yoksun camideki ders halkalari, ulema evlerinde
ya da baska mekanlarda devam eden ilmi faaliyetlerin de eklen-
digi disiiniilecek olursa Emeviyye Camii ve ¢evresinde ilim ehli



V.-X. (XL-XVL.) Yiizyillarda Dimagk Emeviyye Camii'nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

ve kurumlarinin olusturdugu yogunluk daha iyi anlasilabilir. S6z
konusu bes asir boyunca bu bélgede 6zellikle medrese, dariilhadis,
dartilkur’an, hankah gibi vakif temelli egitim kurumlarinin olustur-
dugu yogunlugun Islam diinyasinda ancak ¢ok az sehirde goriile-
bilecek nitelikte odlugunu iddia etmek yanlis olmaz (Harita 2).

122K355 | Selguklular'dan Osmanblac's
Dimagka gt

m Kurumlan Tipolojilri:
drese Tarihi (1079-1516)

- Emeviye Cami Bilgesindeli MRS rpginae
i Kurarmian
. Harn Yimaz B 0 e TOBITAK srafndar coskiarmiste
PR R
i M Cmo
Muhammet Enes Midili | = m— VY

Harita 2: Emeviyye Camii Bolgesinde Egitim Kurumlari

2. EMEVIYYE CAMII’NDE VAKIF TEMELLI DERS HALKALARI

V.-X. (XI.-XVI.) ytizyillar Dimask’1 Islam diinyasinda vakif temelli
egitim kurumlarinin ortaya cikis ve gelisim siireglerinin en iyi ta-
kip edilebilecegi yerlerden biridir. Bu dénemde sehirde medrese,
dartilhadis, hankah, tiirbe gibi farkli tiplerde sayisiz egitim kuru-
munun ortaya ¢iktigi, bu tiplerin birbirleriyle 6rtiisen taraflar ol-
dugu gibi amag ve iglev itibariyla birbirinden ayristiklar1 noktala-
rinin oldugu bilinmektedir.> Ayrica her ne kadar aym tipolojinin
tyeleri olsalar da bazi kurumlarin fiziki yapilari itibariyla birbirin- 183
den farklilastig1 da goriilmektedir. Mesela temelde fikih tedrisiicin =~ Divan
2026/1

12 Bu dénemde Dimagk’ta mevcut olan egitim kurumlarinin tipolojisi hakkinda ayrin-
il bilgi icin bkz. Muhammet Enes Midilli, “Dimask Egitim Kurumlari Tipolojisi (11.-
16. Yiizy1l): Geleneksel Tanimlar ve Degisen Islevler,” Marmara Universitesi llahiyat
Fakiiltesi Dergisi 68 (2025): 103-135.



Harun

184

YILMAZ

Divan
2026/1

vakfedilen medreseler gibi ayni tipolojinin 6rnekleri, bazen tedris
amacryla insa edilmis miistakil yapilar, bazen alimlerin medrese
olarak vakfettikleri evlerindeki ders halkalari, bazen ise cami ve
mescitlerde basinda bir fakihin bulundugu ders halkalar1 olabil-
mekteydi.?®

Yukarida da deginildigi tizere tarih boyunca Emeviyye Camii'nde
vakif destekli ya da ¢cogu zaman oldugu iizere boyle bir destekten
mahrum cok sayida ders halkasi faaliyet gostermekteydi. Ancak bu
halkalardan bazilari, caminin genis fiziki yapisi icinde kendisine
Ozel bir alan tahsis edilmis olmasi veya caminin belirli yerlerinde
uzun yillardir kesintisiz devam eden bir halka hiiviyeti tasimas1 yo-
niiyle diger ders halkalarindan ayrilmaktaydilar. En 6nemlisi ise bu
halkalar bilindigi kadariyla kendilerine ait vakiflar tarafindan siste-
matik sekilde desteklenmekteydi. Belki bu nedenle s6z konusu hal-
kalar sadece bir ders halkasi olarak degil Dimask’ta sik¢a karsilasi-
lan kurum tipolojilerinin bir 6rnegi olarak medrese, dariilhadis vb.
adlarla isimlendirilmislerdi. Vakiflarina, o mekanda ders veren ilk
alime ya da ait olduklar1 mezhebe nispetle isimlendirilen Emeviyye
Camii'ndeki bu ders halkalar1 camideki diger bir¢cok halkadan hem
tasidiklar: isimler, hem siireklilikleri hem de mensuplarina sun-
duklart muhtemel imkéanlar itibariyla ayrismaktaydilar. Bunlarin
en meshurlarindan ikisi dariilhadis, sekizi medrese, biri maksfire,
biri de zaviye olarak anilmaktaydi.

2.1. Himsiyye Dariilhadisi

Kaynaklarda Himsiyye Dariilhadisi olarak bahsedilen mekan
hakkinda Nuaymi ve onun ed-Dadris’'ten hareketle Dimask egitim
kurumlarina dair kisaca Muhtasaru tenbihi’t-talib adim tasiyan
bir baska eser daha kaleme alan talebesi Abdiilbasit el-Almevi (6.
981/1573) gibi tarihc¢iler buranin Humus hakimi tarafindan vakfe-
dilmis bir ders halkas1 olmasi disinda bir bilgi vermezler. Aym kay-
naklar ayrica Humus hakiminin kimligi konusunda da sessizdirler.
Modern dénem miielliflerinden Abdiilkadir Bedran (6. 1927) ise
yine Dimagk egitim kurumlarn tarihine dair Miinddemetii’l-atlal
adh eserinde dariilhadis hakkindaki muglakligi biraz olsun gider-
mis gibidir. Bedran, bir taraftan miistakil bir binaya sahip olma-
yan Himsiyye’nin aslinda bir ders halkasindan ibaret olduguna
dair gecmis kaynaklardaki bilgileri tekrar eder, diger taraftan ise

13 Bkz. Harun Yilmaz, Zengi ve Eyyibi Dumask'inda Ulema ve Medrese (1154-1260) (is-
tanbul: Klasik Yayinlari, 2017), 68-72.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

hadis okutmak iizere vakiflarla desteklenmis olduguna isaret ettigi
bu halkanin Emeviyye Camii biinyesinde bulundugu bilgisini teyit
eder."

Himsiyye Dariilhadisi'nin vakifinin kimligi konusunda da kay-
naklara bir belirsizlik hakimdir. “Humus sahibi” tarafindan vak-
fedildigine dair kayitlar vakifin Memliik dénemi emirlerinden biri
oldugunu distindiirmektedir. Benzer bir belirsizlik dariilhadisin
vakfedildigi tarih icin de gecerlidir ve buna dair de kaynaklarda
bir bilgi bulunmamaktadir. Ancak Dimaskli meshur Safii fakih ve
muhaddis Alai’nin (6. 761/1359) 728 (1328) yilinda Himsiyye'nin
miiderrisligine getirildigine dair bilgiden'® hareketle dariilhadisin
bu tarihten 6nce vakfedilmis oldugu s6ylenebilir. Himsiyye'nin
bilinen ilk muderrisi YGsuf b. Abdurrahman el-Mizzi’dir (0.
742/1341).'* Déneminin onde gelen $afii fakih ve muhaddislerin-
den olan Mizzi, Dimask’in en 6nemli dariilhadisi Esrefiyye’nin mii-
derrisligine atandiginda Himsiyye’deki gorevini 6grencisi Alai’ye
devretmis, Alai de fakihlerin, kadilarin ve sehrin 6nde gelenleri-
nin katildig: bir dersle halkanin basina gecerek buradaki gorevine
baslamistir.'”” Gerek Mizzi gerekse Aladi gibi dénemin en onemli
iki aliminin miiderrisligini tistlenmis olmas1 Himsiyye'nin sehrin
onemli egitim mekanlari arasinda yer aldigina isaret etmektedir.

2.2. Urviyye Darulhadisi

Emeviyye Camii’'nin hem i¢ mekaninda hem de avlusu ve avlu-
yu saran revaklar altinda ¢ok sayida farkli birim bulunmaktadir.
Tarih boyunca gesitli fonksiyonlar icra eden bu birimlerden biri de
caminin bati girisindeki ana kapis1 Babii’l-Berid’in hemen saginda
bulunan mekandir. Bu mekanin Eyytibiler donemine gelindiginde
kaynaklarin Urviyye Dariilhadisi olarak zikrettigi ilim merkezine
dontistiigli anlasilmaktadir.”® Diger yandan Nuaymi ve onu refe-
rans alan miiellifler Urviyye’nin caminin dogusunda yer aldigini

14 Abdiilkadir Bedran, Miinddemetii’l-atlal ve miisameretii’l-haydl (Beyrut: el-
Mektebii'l-Islami, 1985), 35. 185

15 Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 62.

16 Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 59; Bedran, Miinddemetii’l-atlal, 35.

17 Ebii’'l-Haccac Cemaliiddin Yasuf b. Abdirrahmaéan b. YGsuf Mizzi, Tehzibii'l-Kemdl
fi esmai’'r-rical, thk. Bessar Avvad Ma‘ruf (Beyrut: Miiessesetii'r-Risale, 1980), 1: 28;
Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 59-60. Ayrica bkz. M. Yasar Kandemir, “Mizzi, Yasuf B. Abdur-
rahman,” TDV Islam Ansiklopedisi (eris. tar. 20 Mayis 2025).

18 Ali Tantavi, el-Cami‘ii’l-Umevi fi Dimask (Dimask: Matbaatii'l-Hiikime, 1420), 35.

Divan
2026/1



Harun YILMAZ

186

Divan
2026/1

belirtseler de'® bazi modern arastirmacilar Nuaymi 6ncesi kaynak-
lardan hareketle dariilhadisin caminin dogusunda degil batisinda-
ki bir mekéan oldugunu tespit etmislerdir.?°

Urviyye Dartilhadisi'nin vakifi Eyytbiler'in Dimask melikle-
rinden el-Melikii'l-Muazzam Isa’ya (615-624/1218-1227) yakin
isimlerden olan Serefiiddin Muhammed b. Urve el-Mevsili’dir (6.
620/1223). Kudiis'te ikamet eden ve ilim ehliyle yakin iliskisi ol-
dugu bilinen Ibn Urve?, V. Hach Seferi sirasinda Kudiis’iin Hagh-
lar eline gecmesinden endise eden el-Muazzam’in sehir surlarini
yiktirmast {izerine Dimask’a go¢ etmek zorunda kalan ¢ok sayida
kisiden biriydi. Dimask’a gelisinden yine buradaki vefatina kadar
gecen kisa siirede o, vakfettigi dariilhadisle sehrin 6zellikle ilim
hayatinda 6nemli izler birakmay1 basarmistir. Dimask’a geldigi
donemde Emeviyye Camii'nde harap halde bulunan ve caminin
ihtiya¢ duydugu birtakim esya ve aletlerin konuldugu depo olarak
kullanilan mekani temizletip tamir ettiren Ibn Urve, buray1 hadis
tedrisi icin vakfetmis ve vakfettigi darulhadise ¢cok sayida kitap ba-

19 Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 89; Abdiilbasit b. Misd b. Muhammed Almevi, Muhtasaru
Tenbihi't-talib ve irsadi’d-daris ila ahvali devri’l-Kur'an ve'l-hadis ve'l-medaris, nsr.
Arif Ahmed Abdiilgani (Dimagk: Daru Kinan; Daru Sa’deddin, 2013), 33; Bedran,
Miinddemetii’l-atldl, 47.

20 Tantavi'nin yani sira Dimask darulhadisleri tizerine miistakil bir ¢alisma yapan Ab-
dullah Hikmet Atan da Urviyye'nin caminin batisinda yer aldigini iddia etmektedir.
Uriviyye'nin Emeviyye Camii'nin neresinde yer aldigina dair gesitli rivayetleri de-
gerlendiren Atan, Nuaymi’den énceki Omeri (6. 749/1349) ve 6zellikle Urviyye'nin
kuruldugu donemde hayatta olan Ebi Same el-Makdisi (6. 665/1267) gibi kaynakla-
rin dariilhadisin caminin batisinda Babii'l-Berid'in saginda yer aldiginm acik sekilde
zikrettiklerini belirtmektedir. Atan ayrica Urviyye’de kaleme alindigi anlasilan bazi
sema kayitlarindan hareketle dartilhadisin caminin batisinda yer aldigini kesin sekil-
de tespit etmis goriinmektedir. Ona gore dariilhadisin konumuna dair literatiirdeki
tartisma Nuaymi'nin verdigi hatal bilginin sonraki miiellifler tarafindan ayni sekil-
de tekrarlanmis olmasindan ileri gelmektedir. Bkz. Abdullah Hikmet Atan, “Daru’l-
Hadis Miiessesesinin Ortaya Cikigi ve ik Dénem Dimagk Daru’l-Hadisleri” (Yiiksek
Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 1993), 85-86.

21 ibn Urve'nin ilim ehliyle yakindan ilgili bir kisi olduguna dair dikkat cekici bir
anekdot Kudiis'te meydana gelen bir olaya dairdir. Sibt ibnii’'l-Cevzi yakin arkada-
s1 ve dindar, zahid, abid bir kimse oldugunu belirttigi Abdullah el-Ermeni’nin (6.
631/1234) Kudiis'ii terk etmek zorunda kalmasinin sebebinin stfilerden hoglanma-
yan kotii bir kisi olarak tanimadig1 Ibn Urve oldugunu belirtmektedir. Sibt'in aktar-
digina gore Kudiis’te harem bolgesinde aralarinda Abdullah el-Ermeni’nin de bulun-
dugu bazi stfilerin sema etmesi tizerine ibn Urve buna engel olmaya kalkmig, bunun
iizerine ¢ikan olaylar biiyiimiis, Ibn Urve Abdullah el-Ermeni’yi harem bolgesinin
sayginhgini ¢ignemek ve raks ile ibadet etmekle ve fitneye sebep olmakla suclayip
Dimask meliki el-Muazzam’a sikayet etmis, bunun tizerine el-Muazzam'’in talebiyle
Abdullah el-Ermeni Kudiis’'ten ayrilmak zorunda kalmistir. Bkz. $emstiddin Ebii’l-
Muzaffer Yasuf b. Kizoglu Sibt ibnii'l-Cevzi, Mir’atii’z-zaman fi tevarihi’l-a’yan, nsr.
Muhammed Berekat vd. (Dimagk: Daru’r-Risaleti’l-Alemiyye, 1434), 22: 331.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

gislamis, ayrica burada namaz kilinmasi i¢in bir de mihrap yaptir-
mustir. Bundan bir siire sonra el-Melikii’l-Muazzam Isa Emeviyye
Camii'ne zaman i¢inde vakfedilmis olan, fakat caminin muhtelif
yerlerinde daginik halde bulunan ve icerisinde ¢ok sayida kitabi
ihtiva eden hizanelerin bir araya getirilmesini emrettiginde topla-
nan bu kitaplar da Urviyye Dartiilhadisi'ne nakledilmistir.?> Boylece
genis bir kiittiphaneye sahip oldugu anlasilan Urviyye sadece Eme-
viyye Camii icindeki ders halkalari icinde degil Dimask’taki egitim
kurumlari arasinda da ayricalikli bir konum elde etmistir.

Emeviyye Camii’'ndeki bircok ders mekani gibi hocas1 ve 6gren-
cileri i¢in kalacak bir yer imkani sunmamasina ragmen miistakil
bir vakfa sahip olmasi, biinyesinde kiitiiphane bulunmasi ve 6zel-
likle Dimask’in ilim merkezi olan caminin biinyesinde yer almasi
Urviyye Déarulhadisi’'nin en 6nemli ayricaligiydi. Vakfedildigi ilk
andan itibaren sehrin 6nde gelen alimlerinin darulhadisin seyhli-
gini listlenmis olmalar1 da bu duruma isaret etmektedir. Urviyye
vakfedildiginde seyhligine Dimask’in 6nde gelen Safii ailelerinden
olan Beni Asakir'e mensup meshur fakih Fahreddin b. Asakir’in (6.
620/1223) atanmis olmas1 bu acidan dikkat ¢ekicidir. Eyytbiler do-
neminde Dimagk’ta Cartihiyye ve Takviyye, Kudiis’te ise Nasiriyye
gibi medreselerde miiderrislik yapan ibn Asakir, Emeviyye
Camii'nde amcas1 Tdrihu Medineti Dimagsk miiellifi meshur mu-
haddis ve fakih Ebii'l-Kasim b. Aséakir’in (6. 571/1176) Nesr kub-
besi altindaki hadis halkasinda dersler vermekteydi. Fahreddin b.
Asakir Urviyye vakfedilince burada da hadis dersleri vermeye bas-
ladi. Hatta Eyytbi melikleriyle yasadigi sorunlar nedeniyle her ne
kadar bircok mansibini kaybetse de Urviyye’de ders vermeye de-
vam etti.”

22 EbGt Same el-Makdisi, Terdcimii ricali’l-karneyni’s-sadis ve’s-sabi’ ez-Zeyl ale’r-
Ravzateyn, ngr. Muhammed Zahid b. el-Hasen el-Kevseri (Beyrut: Dau’l-Cil, 1974),
136. Ibn Urve’nin hayat: hakkinda ayrica bkz. Zehebi, Tarihii'l-Islam, 44: 510; Sela-
haddin Halil b. Aybek Safedi, el-Vifi bi’l-vefeydt, nsr. Ahmed el-Arnatt-Tiirki Musta-
fa (Beyrut: Daru Thyai’t-Tiiras, 1420), 4: 70; Ebi'l-Fida imadiiddin fsmail b. Omer Ibn
Kesir 774/1373, el-Biddye ve'n-nihdye, nsr. Abdullah b. Abdiilmuhsin et-Tiirki (Cize:
Daru Hicr li't-Tibaa ve'n-Nesr, 1424), 17: 122-123.

23 Fahreddin b. Asakir’in hayat1 hakkinda ayrintili bilgi icin bkz. Ebti Same el-Makdisi,
Terdcim, 138; Ebii'l-Abbas Semseddin Ahmed b. Muhammed b. ibrahim b. Eba
Bekir el-Bermeki el-Erbili ibn Hallikan, Vefeydtii'l-a‘’yan ve enbaii ebndi’z-zaman,
ngr. Thsan Abbas (Beyrut: Dar Sadir, 1972), 3: 135; Eb(i Nasr Taceddin ibnii’s-Siibki
Abdiilvehhab b. Ali b. Abdilkafi Siibki, Tabakdtii’s-Safiiyyeti’l-kiibra, nsr. Mahmud
Muhammed Tanahi, Abdiilfettah Muhammed el-Hulv (Kahire: Matbaatu Isa el-Babi
el-Halebi, 1964), 8: 179-180; Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 83.

Divan
2026/1

187



Harun

188

YILMAZ

Divan
2026/1

Urviyye’de seyhlik yapan bir diger dikkat ¢ekici alim Zekiyiid-
din el-Birzali’dir (6. 636/1239). Aslen isbiliyeli olan Birzali, once
iskenderiye’ye, oradan Mekke’ye ve sonra Dimask’a gelerek Eyy(bi
ilim hayatinin 6nemli bir parcasi olmustur. Dimask’tan sonra ilim
tahsili icin Horasan’a giden Birzali Isfahan, Nisabur, Merv, Hire,
Hemedan, Bagdat, Rey, Musul, Tikrit, Erbil, Halep, Harran gibi
cok sayida sehri ziyaret etmis, yillar siiren seyahatlerinin ardindan
dondiigi Dimask’a yerlesmis ve bu sirada Urviyye Darulhadisi'nin
seyhligine getirilmistir.* Birzali'nin genis cografyalara uzanan se-
yahatleri ve giiclii ilmi iliskiler ag1 g6z 6niine alindiginda, yerlesim
yeri olarak Dimask’1 tercih etmesinde sehrin koklii ve canli bir ilmi
mubhite sahip olmasi belirleyici bir etken olmustur. Bununla birlik-
te, 0zellikle Urviyye Dartilhadisi seyhligi gibi kendisine Dimagk’ta
tevdi edilen ilmi gorev ve mansiplarin da bu tercihinde 6nemli rol
oynadigi sdylenebilir.

Urviyye’'nin uzun yillar Dimagk ilim hayatinda varligin1 devam
ettirdigi bilinmektedir. Memliik doneminde hatiplik, kadilik, ce-
sitli medreselerde miiderrislik gibi gorevler tistlenmis Safii fakih
ve muhaddislerinden Semseddin el-Birméavi'nin (6. 831/1428) Ur-
viyye seyhligini tistlenmis olmasi1?® darulhadisin hem uzun yillar
varligin1 devam ettirdiginin hem de 6nde gelen alimlerin buranin
seyhligini istlenmeye devam ettiklerinin bir gostergesidir.

2.3. Hidriyye Medresesi

Cok genis bir mekan olan Emevi Camii biinyesinde farkli bi-
rimler barindirdigina deginilmisti. Bu birimlerden biri de her biri
farkli donemlerde ihdas edilmis ve “makstre” olarak adlandiri-
lan 6zel boliimlerdir. Mihraplarin saginda veya solunda bulunan
maksireler aslinda halifelerin, 6nde gelen devlet adamlarinin ve
onlarin maiyetlerinin giivenlik vb. endiselerle ibadet sirasinda
halkla i¢ ice olmamalar1 amaciyla ihdas edilmis mekéanlardi.?® An-
cak zamanla bu makstreler basta ders halkalarina ev sahipligi yap-
mak gibi baska amaclar i¢in de kullanilir olmustur.

24 Semseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman Zehebi, Siyeru a‘ldmi’'n-Niibeld’, nsr.
Suayb el-Arnafit (Beyrut: Miiessesetii'r-Risale, 1985), 23: 55-57; Nu‘aymi, ed-Daris, 1:
86-87.

25 Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 88.

26 George, The Umayyad Mosque of Damascus, 60; Heba Mostafa, “The Early Mosque
Revisited: Introduction of the Minbar and Magqstra,” Mugarnas 33 (2016), 1-16.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

Memliikler doneminde Emeviyye Camii’'nde farkl isimlerle ani-
lan birden fazla makstire bulunmaktaydi.?” Bu makstrelerden biri
de Hidriyye olarak bilinen mekandi. Nuaymi’'nin $afii medreseleri
arasinda saydig1 Hidriyye, caminin bati tarafinda bulunmaktaydi.
Makstrede ilk dersin ne zaman ve kim tarafindan verildigi kesin
olarak bilinmemekle beraber Nuaymi'nin medresede ders veren
hocalarn zikrederken ibn Seddad’a (6. 684/1285) referansta bulun-
masi makstrede en azindan VII. (XIIL.) yiizyilin ikinci yarisindan
once vakif destekli derslerin basladigina isaret etmektedir.”® Her
ne kadar derslerin vakif temelli bir egitim c¢ercevesinde devam
edip etmedigine dair bir bilgi icermese de Sibt Ibnii’l-Cevzi’'nin (6.
654/1256) kendi doneminin 6nemli muhaddisleri arasinda sayilan
ve ¢ok sayida kisinin hocasiolan Cemaleddin b. el-Harastani'nin (6.
614/1218) biyografisinden bahsederken onun Emeviyye Camii’'nde
bulunan Hidr makstiresinde hadis dersleri aldigina deginmesi ise
makstredeki derslerin ibn Seddad ve Nuaymi’'nin isimlerini zikret-
tigi hocalardan cok daha eskiye gittigini gostermektedir.?

Hidriyye’deki derslerin Memliikler donemine tekabiil eden
IX. (XV.) ylizyihn ortalarina kadar devam ettigi anlasilmaktadir.
Nuaymi’'nin hakkinda malumat sahibi olabildigi son miiderrisinin
834 (1430) yilinda vefat ettigini belirtmesi medresenin en azindan
bu tarihe kadar ilmi faaliyetlere ev sahipligi yapmaya devam ettigi-
ni gostermektedir.*

2.4. Gazziliyye Medresesi

Kaynaklarin cogu zaman Gazzaliyye Medresesi olarak zikrettik-
leri mekan aslinda Emeviyye Camii'nin kuzey batisinda yer alan
ve daha ¢ok Meshed-i Osman olarak adlandirilan zaviyede devam
eden ders halkasinin adidir. Bu nedenle Dimask medreselerini
konu edinen ilk miielliflerden olan ibn Seddad buradan Gazzaliyye
Zaviyesi olarak bahseder, ancak zaviyenin burada ders okutan Nasr
el-Makdisi'ye (6. 490/1096) nispetle Nasiriyye olarak da anildigi-
ni1 soyler.?! Nasr el-Makdisi muhtemelen zaviyede ders okutan ilk

189
27 Bkz. Basime Yasuf Ahmed Ebti Lihye, “el-Camiii’'l-Umevi fi Dimask fi'l-asri’l- Diva
Memliikiyyi'l-evvel (1250-1382/648-784)" (Yiiksek Lisans Tezi, Cami‘ati'n-Necah ' VAl
el-Vataniyye, 2019), 53-54, 174. 2026/1

28 Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 276.

29 Sibt Ibnii’l-Cevzi, Mir'dtii’z-zaman, 22: 226.

30 Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 276.

31 Ebti Abdillah izziiddin Muhammed b. Ali b. Ibrahim ibn Seddad, el-Aldku’l-hatire fi



Harun

190

YILMAZ

Divan
2026/1

isim oldugundan zaviye onun adiyla da meshur olmustur. Gazzali
de Dimask’a geldiginde onun zaviyedeki fikih derslerine katilmis
ve onunla miinazaralarda bulunmustur.3?

Zaviyenin Gazzaliyye adiyla meshur olmasinin sebebi Ebt
Hamid el-Gazzali’'nin (6. 505/1111) Dimask’a geldigi sirada bura-
da kalmas1 ve ilmi ¢alismalarini sehirde kaldig siirece burada stir-
diirmiis olmasidir. Bagdat Nizdmiye Medresesi'nde miiderrislik
yaptig1 donemde icine diistiigli buhrani asmak icin Hac yapmaya
karar veren Gazzali, yolculugu sirasinda bir itikaf dénemi olarak
nitelendirdigi zaman araligini1 Dimagk’ta gecirmistir.*® 489 (1096)
yilinda Dimask’a gelen Gazzali once Emeviyye Camii yakinla-
rinda bulunan sehrin en 6nemli stfi kurumu olan Stimeysatiyye
Hankahina yerlesmek istemis, ancak burada kalan stfiler kendi-
sini tanimadiklarindan buna izin vermemislerdir. Bunun {izerine
Gazzali, Emeviyye Camii’'nin kuzey batisinda yer alan bir zaviyede
kalmaya baslamis, ancak bir siire sonra hankahtakiler onu tanryip
ilmi derinligini fark ettiklerinde gelip kendisinden 6ziir dilemis ve
Siimeysatiyye’de onu bir siire misafir etmisledir.*

Islam diinyasinda ilminin derinligi ve eserleriyle biiyiik bir s6hre-
te sahip Gazzali gibi 6nemli bir ismin Dimask’ta bulundugu sirada
ikamet ettigi zaviye, Dimask’tan ayrilmasindan sonra onun adina
nispetle Gazzaliyye Zaviyesi olarak anilmis, burada bir miiderrisin
kontroliinde devam eden vakif temelli ders halkalarindan dolay:
ayn1 zamanda Gazzaliyye Medresesi diye de meshur olmustur.

Emeviyye Camii'nde Gazzaliyye Medresesi olarak bilinen
zaviyede ilk dersin ne zaman ve kim tarafindan verildigi kesin ola-
rak bilinmese de Nasr el-Makdisi’nin derslerinden hareketle en
azindan V. (XI.) ylizyilin ortalarindan itibaren burada hoca etrafin-
da diizenli bir ilmi faaliyetin mevcudiyeti takip edilebilmektedir.
Ancak bu ders faaliyetinin ilk zamanlarda vakif destekli olmadigi,
zaviyedeki ilmi faaliyetin ilerleyen dénemde vakif destegiyle ku-
rumsal bir kimlik kazandig1 anlasilmaktadir. Nasr el-Makdisi'nin

zikri ilmerai’s-Sam ve'l-Cezire, ngr. SAmi ed-Dehhan (Dimagk: el-Ma‘hedii’l-Fransi
li’d-Dirasati’l-Arabiyye, 1956), 247.

32 Hamdi Déndiiren, “Makdisi, Nasr b. Ibrahim,” TDV Islam Ansiklopedisi (eris. tar. 24
Mayis 2025).

33 Bkz. Eba Hamid Gazzali, Daldletten Kurtulus el-Munkiz mine'd-dalal ve'l-mufsih
bi’'l-ahval, gev. Mahmut Kaya - Ciineyt Kaya (Istanbul: Klasik Yayinlari, 2022), 90.
Gazzali'nin Bagdat’1 terk etmesinin arkasinda yatan sebeplere dair baz1 degerlendir-
meler i¢in ayrica bkz. Gazzali, Daldletten Kurtulus, 28.

34 ibn Seddad, el-Alaku’l-hatire, 246-247.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

Dimask’ta kaldig: siire boyunca hi¢ kimseden yardim kabul etme-
digi, gecimini Nablus’ta bulunan arazisinden elde ettigi gelirlerle
sagladig1,® zaviyedeki derslerini ise hicbir destek almadan hasbi
olarak devam ettirdigi bilinmektedir.3® Dolayisiyla zaviyedeki ders-
lerin Nasr el-Makdisi’den de sonraki zamanda vakiflarla destelen-
mis oldugunu iddia etmek yanlis olmayacaktir.

Nasr el-Makdisi’'nin vefatinin ardindan yaklasik bir asir kadar va-
kaf destegi olmaksizin devam ettigi anlasilan Gazzaliyye’'deki ders
halkalar1t muhtemelen Selahaddin Eyytibi’'nin (567-589/1171-1193)
Dimask’a hakim olmasinin hemen ardindan farkl bir kimlige bii-
rinmiis goriinmektedir. Nureddin Zengi’'nin (541-569/1146-1174)
vefatindan kisa bir siire sonra Dimask’a hakim olan Selahaddin,
sehirdeki ilim ehlinin himayesi icin bir¢cok girisimde bulunurken
572 (1176) yilinda Dimask’in dis bolgelerinde bulunan bir kdyti de
Gazzaliyye Medresesi icin vakfetmis, donemin en seckin Safii fa-
kihlerinden Kutbiiddin en-Nisabtri'yi (6. 578/1183) de hem vakfin
nazirhgina hem de vakaf destegi sagladigi halkanin miiderrisligine
getirmistir.%”

Medresede ders veren miiderrislerinin sayisi ve kimlikleri hak-
kinda tarih ve tabakat kaynaklarinda zengin malumat bulunma-
s1, Dimask’ta yasamis 6nde gelen cok sayida alimin burada gorev
yapmis olmasi Gazzaliyye Medresesi’'nin 6zellikle Zengi, Eyytbi ve
Memliik donemleri boyunca Dimagsk’in en 6nemli ilim merkezle-
rinden biri olduguna isaret etmektedir. Nasr el-Makdsi, Gazzali ve
Kutbiiddin en-Nisabari disinda medrese de gorev yapmis miider-
risler arasinda Serefiiddin Ibn Ebi Asrtin (6. 585/1189), Izzeddin
b. Abdiisselam (6. 660/1262), Celaliiddin el-Kazvini (6. 739/1338),
Taceddin es-Siibki (6. 771/1370), Ibn Abdiilber es-Siibki (6.
777/1375), Bikai (6. 885/1480) gibi meshur bir¢ok alime rastlamak
miimkiindiir.?®

2.5. Kaisiyye Medresesi

Kusiyye, bazi kaynaklarda miistakil bir medrese olarak gecse de
aslinda Emeviyye Camii biinyesindeki ders halkalarindan biriydi.
Nuaymi halkanin caminin avludan harem béliimiine gecilen ana

191

Divan

35 Dondiiren, “Makdisi, Nasr B. Ibrahim.” 2026/1
36 Almevi, Muhtasaru Tenbihi’t-tdlib, 70.
37 Safedi, el-Vafi, 29: 61; ibn Kesir, el-Biddye, 16: 518; Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 414.
38 Gazzaliyye’de miiderrislik yapan ulema hakkinda ayrintili bilgi icin bkz. Nu‘aymi, ed-
Daris, 1: 414-427; Almevi, Muhtasaru Tenbihi't-talib, 69-70.



Harun YILMAZ

192

Divan
2026/1

kapis1 olan Babii’l-Berade’'nin karsisinda yer aldigini belirtmekte-
dir. ibn Seddad halkanin vakifinin kim oldugunun bilinmedigini
belirtmekte®®, Nuaymi ise timera sinifindan alim bir zat oldugu an-
lagilan Cemalii’l-islam Sihadbeddin Ebii'l-Mehamid el-Kasi'nin (6.
653/1255) medresenin hem vakifi hem de ilk miiderrisi oldugunu
zikretmektedir.*

Kasiyye Medresesi hem Eyytbiler dsneminde ulemanin vakiflar
yoluyla sistematik sekilde ve farkli vakif tipleriyle desteklendiginin,
hem devlet adamlarinin ayn1 zamanda alim kimlikleriyle ilmi ha-
yata katldiklarinin, hem de Emeviyye Camii’'nin bir ilim merkezi
olarak farkli kesimlerden hamilik kaygisi tasiyanlarin gozde mekéani
oldugunun en iyi 6rneklerinden birini teskil etmektedir. Medrese-
nin kurucusu ve ilk miiderrisi Sihabeddin el-Ktsi, Misir'in giine-
yinde yer alan Kis sehrinde dogmus, daha sona 6nce Kahire'’ye,
ardinda da Dimask’a gitmis ve buraya yerlesmistir. Dimask’ta
el-Melikii’l-Adil Seyfeddin’in (596-615/1200-1218) kudretli veziri
Safiyiiddin ibn Siikr’iin (6. 622/1225)*! maiyeti arasina giren Kiisi,
bircok sehre elci olarak gonderilmis ve beytiilmal vekilligi** gorevi-
ni tistlenmistir. Ozellikle Dimagk’ta 6nde gelen bir¢ok alimden ilim
tahsil eden Kusi, fakih, edip, fazil, glizel konusan bir kimse olarak
taninmustir. Biitlin bu 6zellikleriyle o, hem Dimask timerasi hem de
ulemasi arasinda kendisine saygin bir yer edinmistir. Emeviyye Ca-
mii’'ndeki halkasinda dersler veren Kisi, ayn1 zamanda Dimask’ta
yine kendi adina nispetle Ktsiyye denilen bir dartilhadis yaptirmais,
vefat ettiginde buradaki tiirbesine defnedilmistir.*®

39 Ibn Seddad, el-Alaku’l-hatire, 247.

40 Nu‘aymi, ed-Dadris, 1: 438.

41 Tbn Siikr, Selahaddin Eyytbi déneminde Eyyibiler’'in hizmetine girmis ve onun za-
maninda Misir divanlarinda goérev almisti. el-Melikii'l-Adil Seyfeddin déneminde
vezirlik yapan Ibn Siikr, daha sonra gorevinden azledilerek Amid’e siirgiine génde-
rilmis, ancak el-Melikii'l-Kamil Muhammed sultan olunca onu Misir’a ¢agirmis ve
yeniden vezirlige getirmistir. Ibn Siikr’iin kendisi de ilimle mesgul olan ve ulemay1
himaye eden bir devlet adami olarak bilinmekteydi. Maliki fakihleri arasinda sayilan
ibn Siikr, Kahire’de bir medrese insa ettirmis, ayrica Dimask’ta cesitli hayir hizmet-
lerinde bulunmustur. Bkz. Ramazan Sesen, Seldhaddin Eyyibi ve Devri (Istanbul:
Islam Tarih, Sanat ve Kiiltiiriinii Aragtirma Vakfi (ISAR), 2000), 489-490.

42 Eyyubiler ve Memliikler doneminde dariiladle baglh olarak ¢alisan beytiilmal vekili
beytiilmalle ilgili alim satim iglerine bakan gorevliye denilmekteydi. Bkz. Ismail Yigit,
“Memliikler,” TDV Islam Ansiklopedisi (eris. tar. 31 Mayis 2025).

43 Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 438; Ebii’s-Sidk Takiyytiddin Ebti Bekr b. Ahmed ibn Kadi
Sithbe, Tabakatii’s-sdfiiyye, thk. tsh.: Hafiz Abdiilhalim Han (Beyrut: Alemii'l-
Kiitiib, 1987), 2: 103; Ebii’l-Felah Abdiilhay b. Ahmed b. Muhammed ibnii’l-imad,
Sezeratii’z-zeheb fi ahbdri men zeheb, ngr. Mahmad el-Arnatit (Dimagk: Daru Ibn Ke-
sir, 1991), 7: 449.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

Kaynaklarda medresenin vakiflar1 ya da buradaki isleyise dair
herhangi bir bilgi bulunmamaktadir. Ancak Nuaymi'nin med-
resede gorev yapan miuderrisler hakkinda verdigi bilgilerden
Kasiyye'deki derslerin Memliikler'in son zamanlarina kadar de-
vam ettigi anlasilmaktadir.*

2.6. Taciyye Medresesi

Nuaymi’'deki bilgilerden hareketle Emeviyye Camii'nin kuzey
dogusunda, Hz. Hiiseyin meshedi bitisiginde yer alan zaviyenin
Eyytbiler déneminden itibaren Taciyye Medresesi olarak anilma-
ya basladigi anlasilmaktadir. Nuaymi'nin aktardigina gére 6nceleri
Sellariyye ve ibn Sinidn maksaresi olarak da bilinen zaviye dil ve ki-
raat alimi meshur muhaddis Taceddin Ebii’l-Yiimn el-Kindi'nin (6.
613/1217) burada ders vermeye baslamasindan sonra onun adina
nispetle Taciyye olarak anilmaya baslamistir.*

Medreseye adini veren Ebii’l-Yiimn el-Kindi aslen Bagdatlh olup
cok kiiciik yastan itibaren ilim tahsiline yonelmis, 6zellikle Kur’an
ve dil ilimlerine dair bircok hocadan ders almis ve bu ilimlerde de-
rinlesmisti. Yirmili yaslarinin basinda Hemedan’a giderek burada
Hanefi fikhi tahsil eden Kindi, ilerleyen yillarda Halep, Anadolu
ve nihayet Misir’a gitmis, burada Fatimi kiitiiphanelerinden kal-
ma eserlerle ilgilenmistir. Misir'da bulundugu sirada Selahaddin
Eyyabi'nin yegeni Izzeddin Ferruhsah b. Sehinsah ile tanismis ve
Oonce ona, sonra da Ba‘lebek meliki olan oglu el-Melikii’l-Emced’e
dersler vermistir. Seldhaddin Eyytibi'nin vefatindan sonra onun
yerine gecen oglu el-Melikii'l-Efdal Ali zamaninda Dimask’a gelen
Kindi sehrin 6nde gelen alimleri arasinda yer almistir. Burada iler-
leyen donemde basta el-Melikii’l-Muazzam Isa olmak tizere melik
ve emirlerin biiyiik saygisin1 kazanmus, eserler telif etmis, ¢ok sa-
yida talebe yetigtirmistir. Ozellikle el-Melikii'l-Muazzam ile arala-
rinda cok giiclii bir iliski oldugundan bahsedilen Kindi'nin onun
ilmi acidan yetismesinde biiyiik etkisi oldugu bilinmektedir.*

44 Kusiyye’'de gorev yapan miiderrisler hakkinda bilgi icin bkz. Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 193
439-440.

45 Nu'‘aymi, ed-Ddris, 1: 483. Divéan

46 el-Muazzam, Kindi’den okudugu eserler arasinda Sibeveyhi'nin el-Kitdb'1, Ebt Ali el- 2026/1
Farisi’'nin el-Izah ve el-Hamadse adli eserleri, Zemahgeri'nin el-Mufassal'1 yer almak-
tadir. el-Muazzam’in aksamlar1 Dimask kalesinden koltugunun altinda kitaplariyla
inerek Tactiddin el-Kindi'nin derslerine gittigi belirtilmektedir. Harun Yilmaz, “el-
Melikii'l-Muazzam ve Doéneminde Dimask’ta Kurulan Medreseler (615-624/1218-
1227)” (Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 2008), 45.



Harun

194

YILMAZ

Divan
2026/1

Kindi vefat ettiginde arkasinda Kur’an, hadis, fikih, dil, siir, nahiv
ve sarf, antik ilimler, tip ve daha pek cok sahada yazilmis 761 cilt
eseri Emeviyye Camii'ndeki zaviyesine vakfetmis, fakat bu eserler
zamanla dagilmistir. Hayatinin erken dénemlerinde Hanbeli mez-
hebine mensup olan Kindi daha sonra Hanefl mezhebine ge¢mis-
tir.?” Nitekim Nuaymi de Taciyye Medresesini Hanefl medreseleri
arasinda zikretmektedir.*®

Kindi’'nin vefatindan sonra Téaciyye’de kimlerin miiderrislik yap-
tigina dair kaynaklarda pek bilgi yer almaz. Ancak 765 (1364) yi-
linda Dimask’ta Emir Seyfeddin Mengliboga tarafindan gercekles-
tirilen baz1 diizenlemeler sirasinda Taciyye Medresesi’'nin Hanefi
miiderrisinin sehirdeki hatiplik gérevlerinden birine getirildigine
dair kayit Memliikler dbneminde Emeviyye Camii'ndeki zaviyede
Hanefi fikhinin tedrisinin devam ettigini ve zaviyenin hala aym
isimle anildigini gostermektedir.*

2.7. Sefiniyye Medresesi

Sefiniyye Medresesi’'nin vakifi hakkinda kaynaklarda bir bilgi
bulunmamakla birlikte Nuaymi buranin da Emeviyye Camii’'nde-
ki ders halkalarindan biri oldugunu belirtmektedir. Vakifinin kim
oldugunun bilinmedigine dair kayit bu ders halkasinin bir vakfinin
bulunduguna, medrese olarak anilmasinin sebebinin de bu durum
olduguna isaret etmektedir. Medresenin bilinen ilk miiderrisinin
Riikneddin Abdurrahman b. Sultidn et-Temimi (6. 695/1296) olma-
s1, onun ardindan ise miiderrisligi Sadreddin Ibrahim b. Ahmed b.
Ukbe’nin (6. 697/1298) tistlenmesi medresenin Eyytbiler'in sonu
ya da Memliikler'in erken doneminde kuruldugunu diistindiir-
mektedir. Ayrica Nuaymi’'nin Memliikler doneminde medresede
gorev yapmis bazi miiderrislerin adlarini zikrederken kendi déne-
mindeki isimlere de yer vermesi buradaki ilmi faaliyetin uzun so-
luklu olduguna isaret etmektedir.>

47 Ebii’l-Yiimn el-Kindi'nin hayat: hakkinda bilgi i¢in bkz. Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 483-
487; Yilmaz, “el-Melikii’l-Muazzam,” 44-46.

48 Bkz. Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 483-487.

49 Bkz. Ibn Kesir, el-Biddye, 18: 692.

50 Nu‘aymi, ed-Dadris, 1: 529-530; Almevi, Muhtasaru Tenbihi't-tdlib, 88. Diger yandan
Nuaymi ed-Dadris'te Sefiniyye’yi Hanefi medreseleri arasinda sayarken eserin bagka
bir yerinde ayn1 medreseden Hanbeliler icin vakfedilmis bir halka olarak bahseder.
Bkz. Nu‘aymi, ed-Daris, 2: 121. Bununla birlikte medresenin ilk miiderrisleri Riik-
neddin et-Temimi ve Sadreddin b. Ukbe’nin yasadiklar1 donemin 6nde gelen Hanefi
fakihleri arasinda yer almalar1 medresenin Hanefiler i¢in vakfedilmis oldugunu teyit



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

2.8. izziyye Hanefiyye Medresesi

Emeviyye Camii'ndeki Hanefiler icin vakfedilmis medreseler-
den biri olan izziyye'nin vakifi Eyytbiler'in Dimask meliklerinden
el-Melikii’'l-Muazzam Isa déneminde onun iistadarligini®® ya-
pan ve el-Muazzam’dan sonraki donemde de Eyyubi siyasetinde
etkili olmus 6nde gelen emirlerden biri olan izzeddin Aybek el-
Muazzami'dir (6. 647/1249).%

[zziyye Hanefiyye'nin kurulus ve igleyis tarihine dair anlatilar
medresenin kuruldugu dénemin siyasi ve ilmi tarihine dair 6nemli
ip uclar1 sunmaktadir. izziyye Hanefiyye, Eyytbiler désneminde siya-
si elitin vakaflar yoluyla ulemay1 himayeye verdigi dnemin yani sira
VII. (XIII.) yiizyihn ilk yarisinda Miisliimanlarla Hachlar arasinda
siiregelen miicadelede, Miisliimanlar nazarinda Kudiis'iin devam
eden siyasi ve askeri belirsizligini yansitan en dikkat ¢ekici 6rnekle-
rinden birini teskil etmektedir. Zira medresenin vakifi izzeddin el-
Muazzami, [zziyye Hanefiyye disinda Hanefl mezhebi miintesipleri
icin Dimask ilim hayatinda ¢ok daha fazla iz birakmis iki medrese
daha vakfetmistir. Bunlardan biri Dimask surlar1 disindaki izziy-
ye Berraniye® ve digeri de sur i¢inde kurulan izziyye Cevvaniyye*
medreseleridir. Ibn Seddad ve ondan nakille Nuaymi’'nin Izziyye
Hanefiyye olarak bahsettigi medrese ise Emeviyye Camii'nin kuzey
dogusunda yer alan Meshed-i Hiiseyin yakinlarinda bulunan bir
ders halkasidir.” Izzeddin Aybek vakfetmis oldugu bu ii¢c medresey-
le Dimask’ta ulemayi sistematik bir sekilde himaye ederek sehirdeki
ilm1 hayatin canliligina biiytik katki sunmustur.

Biittin bunlarin yaninda donemin kaynaklarinin aktardigina gére
izziyye Hanefiyye Medresesi aslinda Kudiis’te kurulmus bir vakif

etmektedir. Bkz. Alauddin EbGt Muhammed el-Kasim b. Muhammed b. Yisuf el-
Isbili ed-Dimagki el-Birzali, el-Muktefi ald Kitabi'r-Ravzateyn (Tarihu'l-Birzali), nsr.
Omer Abdiisselam Tedmiiri (Beyrut, Liibnan: el-Mektebetii'l-Asriyye, 2006), 2: 427;
Zehebi, Tarihu'l-Islam, 52: 270; Safedi, el-Vafi, 5: 205.
51 Ustadar veya tistaziiddar olarak bilinen gorevli Eyyabiler doneminde sultanin sara-
yinin en 6nemli gorevlilerinden biriydi. Sultanin maiyetindeki emirler arasindan se-
cilen tistadar sultan tarafindan mensurla tayin edilirdi. Saraym emniyeti, insaat igle-
ri, mutfagi vb. saraya girip ¢ikan her sey onun sorumlulugundaydi. Sultandan bagka 195
onde gelen meliklerin de kendi tistadarlar1 bulunmaktaydi. Bkz. Sesen, Seldhaddin . .
Eyytbi ve Devri, 242.
52 Izzeddin Aybek’in hayati hakkinda detayl bilgi icin bkz. Safedi, el-Vadfi, 9: 269. 2026/1
53 Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 550-555; Bedran, Miinddemetii’l-atlal, 183-185.
54 Ibn Seddad, el-Aldku’l-hatire, 215; Nu‘aymi, ed-Ddris, 1: 555-557; Bedran,
Miinddemetii’l-atldl, 186.
55 Ibn Seddad, el-Aldaku’l-hatire, 216; Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 557-558.

Divan



Harun

196

YILMAZ

Divan
2026/1

iken Hacglilarla devam eden miicadeleler sirasinda sehrin degisen
statiisii sonucu Dimask’a tasinmak zorunda kalmustir. izzeddin
el-Muazzami Kudiis’te bir medrese insa ettirmis, medrese vakfiye-
sinde Kudiis Miisliimanlarin elinde kaldigi siirece medresenin faa-
liyetlerine burada devam etmesini, sayet sehir Hacllar tarafindan
tekrar isgal edilip Misliimanlarin elinden ¢ikacak olursa vakfin
Dimasgk’ta Emeviyye Camii'ne tasinmasini sart kosmustur. Kay-
naklarda Kudiis’'teki vakfin Emeviyye Camii'ne tasindigi belirtil-
mekte ve burada ders veren ¢ok sayida miiderristen bahsedilmek-
te, ayrica Kudiis yeniden Miisliimanlarin hakimiyetine déndiikten
sonra da Kudiis'te faaliyetlerine yeniden basladig1 belirtilmekte-
dir.* Kudiis’teki vakif muhtemelen 627 (1229) yilinda Haglilarla
yapilan ve Miisliimanlarin Harem-i Serif disinda Kudiis’e girisini
yasaklayan anlasmanin ardindan islevini yitirmis ve medresedeki
dersler vakfiyesinde sart kosuldugu tizere Emeviyye Camii’'ne inti-
kal etmis, 642 (1244) yilinda Kudiis yeniden Miisliimanlarin haki-
miyetine gectikten sonra ise asil merkezi olan Kudiis’te faaliyetle-
rine yeniden baslamis olmaldir.

2.9. Miineccaiyye Medresesi

Ibn Seddad ve Nuaymi'nin Emeviyye Camii'nde bir zaviye ol-
dugunu belirtip bir medrese olarak tanimladigr Miineccaiyye’'nin
Memliikler doneminde Hanbeli fikhinin tedrisine hasredilmis bir
ders halkasi1 oldugu anlasilmaktadir.>”

Medreseye adin1 veren Zeyniiddin Osman b. Es‘ad b. el-
Miinecca (6. 695/1296) Dimask’ta Hanbeli ilim geleneginin giic-
li temsilcilerinden olan Miinecca ailesine mensuptur. Miinecca
ailesi, Kudame ve Sirazi aileleriyle birlikte Dimask’'in en giiglii ti¢
Hanbeli ailesinden biridir. Ailenin kurucusu olarak kabul edilen
Ebii’'l-Me‘ali Es‘ad el-Maarri (6. 606/1209) Nureddin Zengi done-
minde Maarretiinnuman’dan®® gié¢ ederek Dimask’a yerlesmis ve
bir siire Harran kadiligi yapmistir. Zaman icerisinde Dimask’in
onde gelen ulema ailelerinden biri haline gelen Miinnecca ailesi
ozellikle Eyytibiler ve Memliikler donemlerinde ¢ok sayida Hanbeli
fakih, devlet adami, tiiccar ve danigsman yetistirmis olmasiyla bi-

56 Ibn Seddad, el-Aldaku’l-hatire, 216-217; Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 558.

57 Ibn Seddad, el-Aldaku’l-hatire, 259; Nu‘aymi, ed-Daris, 2: 120.

58 Biladiigsam'in kuzeybatisinda, Halep’in gilineyinde bulunan tarihi bir sehir. Bkz.
Isin Demirkent, “Maarretiinnu‘man,” TDV Islam Ansiklopedisi (eris. tar. 16 Agustos
2025).



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

linmektedir.”® Miineccaiyye Medresesi'nde ders veren ilk kisi olan
Zeyniiddin Ibnii’l-Miinecca da bir ulema ailesinin igerisinde yetis-
mis olmanin sagladigi imkanla hem kendi aile biiytliklerinin hem
de ozellikle biiyiik Hanbeli fakihi Muvaffakuddin b. Kudame’nin
talebelerinden ilim tahsil etmis, Dimask’taki hayati boyunca eser
telifi, fetva vermek ve ders okutmakla vaktini gecirmis ve sehirde-
ki Hanbeli gelenegin en 6nemli isimlerinden biri haline gelmistir.
ibnii’l-Miinecca’'nin vaktinin ¢ogunu Emeviyye Camii'nde gecir-
digi ve Nesr kubbesinin batisindaki ikinci siitunda ders okuttugu
belirtilmektedir.® Kardesi Sadreddin b. Miinecca ise Dimagk’taki
bir diger énemli Hanbeli medresesi olan Sadriye Medresesi'nin
vakifidir.®

Emeviyye Camii'nde Hanbeliler'in birden fazla ders halkasinin
bulundugu bilinmektedir. Miineccaiyye diye bilinen halkasinda
otuz yildan fazla siire ders okuttugu bilinen®* Zeyniiddin Ibnii’l-
Miinecca’dan sonra halkanin baska bir hoca tarafindan devam et-
tirilip ettirilmedigi konusunda kaynaklarda bir bilgi bulunmamak-
tadir. Bu durum Miineccaiyye’deki derslerin halkanin kurucusu
Zeyniiddin b. Miinecca’ nin vefatindan sonra muhtemelen devam
etmedigine, devam etse bile bu ders halkasinin kurucunun adina
nispetle anilmadigina isaret etmektedir.

2.10. Hanefiyye Makstresi

Camilerde mihrab ve bazi camilerde mihrabin yakininda yer alan
maksurelerde diizenli ya da diizensiz ders halkalarinin tesekkiilii
Islam’in erken dénemlerine kadar uzanir. Bu acidan camilerde-
ki mihraplar imamlarin namaz kildirdiklar1 béliimler oldugu gibi
zaman zaman ders halkasina ev sahipligi yapan mekanlar da ola-
gelmislerdir. Her ne kadar farkli zamanlarda bu ayricaliga erismis
olsalar da Memliikler donemine gelindiginde Emeviyye Camii’'nde
dort Stinni fikih mezhebi miintesipleri icin tahsis edilmis ayr1 mih-
raplar bulunmaktaydi. Bununla birlikte Hanefiler'in camide ken-
dilerine ait bir mihrab edinmeleri Memliikler doneminden cok
daha 6nceye dayanmaktadir.

197

59 Bkz. Joan Elizabeth Gilbert, “The Ulama of Medieval Damascus and the Internatio- Divan
nal World of Islamic Scholarship” (Doktora Tezi, University of California, 1977), 177. 2026/
60 Zehebi, Tarihii’l-Islam, 52: 278-282; ibn Kesir, el-Biddye, 17: 687-688.
61 Safedi, el-Vdfi, 19: 308; Nu‘aymi, ed-Daris, 2: 86-91.
62 Muhammed Usame Onus, “VL.-VII. Asirlarda Dimask Hanbeliligi” (Doktora Tezi,
Marmara Universitesi, 2020), 96.



Harun

198

YILMAZ

Divan
2026/1

ibn Seddad Emeviyye Camii’nde Hanefiler’e tahsis edilmis mih-
rap ve maksureden bahsederken buranin Hanefi ve Safiilerin ortak
kullanimina hasredildigini ve bu ortakligin tedris ve namaz kildir-
ma faaliyetleriyle alakali oldugunu belirtir.®® Nuaymi’de ise Hanefi
maksiresinin tedris faaliyetleriyle ilgisi tiimiiyle olmasa da bir 61-
¢iide daha net anlasilmaktadir. O, Eyytbiler donemine uzanan bir
silsile ile burada daha ¢ok imamlik vazifesini tistlenmis ulemanin
isimlerini zikrederken bu isimlerin makstirede egitim faaliyetleri
yiiriittiiklerine dair dogrudan bir ifade kullanmaz. Ancak Mem-
likkler donemi 6nde gelen alim ve devlet adamlarindan Fahreddin
b. Fazlullah el-Katib’in (6. 732/1332) Emeviyye Camii’'nde gercek-
lestirdigi bazi insa ve diizenlemelerden itibaren Hanefi mihrap ve
maksuresinde gorev yapan ulemanin burada dersler de vermeye
basladigi anlasilmaktadir. Ayrica Nuaymi’de buranin Safiiler ile
ortak kullanildiginda dair bir ifade yer almadig1 gibi burada gorev
yapan ulemanin hepsinin Hanefi mezhebine mensup oldugu, do-
layisiyla buradaki tedris faaliyetinin de Hanefiler'in uhdesinde de-
vam ettigi anlasilmaktadir.®

Fahreddin b. Fazlullah Kipti asilli bir Hiristiyan iken daha sonra
Miisliiman olmus, 6zellikle ilim ehli icin kurdugu vakiflarla, iyilik
ve ihsanlariyla bilinen hayirsever bir kimseydi.®> Muhammed b.
Kalaviin déneminde naziru’l-ciiyQis gorevini iistlenen Ibn Fazlul-
lah, Kudiis'te Megaribe Camii yakinlarinda ve Harem-i Serif surlar1
icerisinde kendi adina nispetle Fahriyye olarak bilinen bir medre-
se daha insa ettirmistir.®® Emeviyye Camii'nde Hanefi mihrabinin
yeri degistirildiginde de Hanefi makstresi i¢in bir vakif kurmus ve
maksiredeki vakif destekli dersler muhtemelen bu tarihten itiba-
ren baslamistir.

2.11. Maliki Zaviyesi

Emeviyye Camii’'ndeki ders halkalarindan biri de Maliki zaviyesi®
olarak bilinen ve caminin batisinda yer alan mekanda devam eden

63 Bkz. Ibn Seddad, el-Aldku’l-hatire, 264.

64 Bkz. Nu‘aymi, ed-Dadris, 1: 606.

65 Ibn Kesir, el-Biddye, 18: 349-350.

66 Muhammet Enes Midilli, Memliik Kudiis'iinde Alimler ve Egitim Kurumlart (Istan-
bul: ISAM Yayinlari, 2025), 313-314.

67 Nu‘aymi, ed-Daris, 1: 606; Bedran, Miinddemetii’l-atlal, 212.

68 Zaviye teriminin Islam egitim tarihindeki cok yonlii kullanimi hakkinda bazi deger-
lendirmeler i¢in bkz. Midilli, “From Learning Circles to Endowed Institutions,” 297-
299.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

ilm1 faaliyetlerdir. Selahaddin Eyytbi'nin Dimask’a hakim olma-
sindan sonra Maliki fikhinin tedrisi i¢in vakfedilen zaviye sultanin
dort siinni mezhebe mensup ilim ehlinin himayesine vermis oldu-
gu 6nemin bir tezahiirii olarak Dimask’ta Maliki mezhebi miinte-
siplerine tahsis edilmis az sayidaki vakiftan biridir.

Nitekim Zengi, Eyytbi ve Memliik donemleri degerlendirildigin-
de Malikiler diger Stinni mezhep miintesipleriyle mukayese edildik-
lerinde Dimask’taki en kiiciik grubu olusturmaktaydilar. Bununla
birlikte s6z konusu donemlerde sehrin Islam diinyasinin siyasi,
ekonomik ve sosyal merkezlerinden biri olmasi, cografi konumu
itibarryla merkezi bir noktada yer almasi, bircok hac glizergahinin
lizerinde bulunmasi, Islam’in ilk asirlarindan itibaren ilm1 bir mer-
kez olarak temaytiz etmesi, 6zellikle Zengi ve Eyy(ibi donemleriyle
birlikte artan siyasi oneminin sehrin ilmi-entelektiiel kimligini pe-
kistirmesi gibi hususlar Dimask’ta bircok mezhebin bir arada bu-
lunmasinin temel sebebiydi. Hicaz ve Misir sehirlerindeki durumla
mukayese edildiginde Dimask’ta Malikilik her ne kadar daha kiigtik
bir grup tarafindan temsil ediliyor olsa da 6zellikle Kuzey Afrika ve
Endiiliis bolgesinden gelerek sehre yerlesen ulema, mezhebin se-
hirde etkin bir sekilde varligini devam ettirmesini saglamaktaydi.

Selahaddin Eyytbi doneminde 6zellikle Kahire ve Kudiis'te ilim
ehli icin cok sayida medrese vakfedilmistir. Hatta bu medrese-
lerden bazilar1 bizzat sultan tarafindan kurulmustur. Sii-ismaill
Fatimiler’den alinan Kahire ve Hachlardan kurtarilan Kudiis'te
Siinni islam kiiltiirtiniin  bu sehirlerde yeniden yerlesmesi
Seldhaddin i¢in daha 6ncelikli bir mesele olmus, bu durumun da
etkisiyle Selahaddin Dimask’ta ilim ehli icin baslattig1 hi¢bir insaa-
t1 bitirememistir.® Bu nedenle onun Dimask’in en 6nemli merkezi
olan Emeviyye Camii'nde bir zaviyeyi Malikiler icin vakfetmis ol-
masi anlamlidir.

Miiderrisligine onde gelen alimlerin getirilmis olmasi1 Maliki
Zaviyesi'nin Dimask’taki Maliki ilim ¢evresinin en prestijli merkez-
lerinden biri olduguna isaret etmektedir. Selahaddin Eyytbi'nin
zaviyeyi vakfettikten sonra buraya kimi miiderris olarak tayin et-
tigine dair kaynaklarda bir bilgi bulunmamaktadir. Zaviyede mii- 199
derrislik yaptig1 bilinen ilk isim ise Burhaneddin Ali b. Allts’tur (6. W
616/1219). Fikih ve Arap dili konularinda alim bir kimse olan ibn  9g95/1
Allts 6zellikle hadis bilgisini Magrip ulemasindan edinmis bir kim-

69 Konu hakkinda bazi degerlendirmeler i¢in bkz. Yilmaz, Ulema ve Medrese, 247-248.



Harun

200

YILMAZ

Divan
2026/1

seydi.” Onun ardindan zaviyede miiderrislik yaptig1 bilinen isim
ayn1 zamanda zaviyede ikamet ettigi de belirtilen Ebii’l-Hasen Ali
b. el-Merrakiisi’dir (6. 625/1228).™

Maliki zaviyesinde muiderrislik yapmis ulema arasinda en dik-
kat cekici isim siiphesiz meshur Maliki fakih ibnii’l-Hacib’dir
(6. 646/1249). 570’te (1175) Misir'in Kas sehrinde dogan ibnii’l-
Hacib, kiiciik yasta Kahire'ye gelerek burada donemin 6nde ge-
len alimlerinden ilim tahsil etmis ve yetkin bir alim olarak bazi
medreselerde miiderrislik yapmaya baslamistir. 617 (1220) yi-
linda Kahire’den ayrilarak énce birka¢ ay kalacagi Kudiis’e ora-
dan da daha onceleri birka¢ kez ziyaret etmis oldugu Dimask’a
gelen ibnii’l-Hacib, 6zellikle bir dil alimi ve Maliki fakihi olarak
Dimagk’in parlak ilim hayatinin uzun yillar 6nemli bir parcasi ol-
mustur. Dimask’a gelisinin ardindan Emeviyye Camii’ndeki Maliki
zaviyesinde ders vermeye baslayan Ibnii’l-Hacib, 633 (1235) y1-
linda Kerek emirinin davetiyle buraya gidene kadar zaviyede ders
okutmaya devam etmis olmalidir. Kisa bir siire sonra Kerek’ten
tekrar Dimagk’a donen Ibnii’l-Hécib 638 (1240) yilinda sehirden
kesin olarak ayrilarak Kahire'ye gitmistir.”

Ibnii’l-Hacib’in Dimask’tan ayrilisindan sonra Maliki zaviyesinin
miderrisligine kimin getirildigine dair kaynaklarda herhangi
bir kayit yoktur. Ancak Ibn Kesir'in 644 (1246) yiinda Ziyaiiddin
Abdurrahman el-imadi’nin (6. 644/1246) aralarinda Maliki
zaviyesindeki miiderrisligin de bulundugu Ibnii’l-Hacib’in vazi-
felerini tistlendigi seklindeki kaydi, Ibnii'l-Hacib’in ayrihigindan
sonraki alt1 y1l boyunca Maliki zaviyesindeki derslerin kesintiye
ugradigina isaret etmektedir.”? imadi’den sonra zaviyede miider-
risligi istlendigi bilinen isim ise ayn1 zamanda Dimask’ta Maliki
kadilkudathigr da yapmis olan Cemaleddin Ebtai Yakab Yusuf ez-
Zevvavi'dir (6. 683/1285). Bir hac yolculugu sirasinda vefat eden
Cemaleddin ez-Zevvavi'nin ardindan zaviyenin miiderrisligini s1-
rasiyla Cemaleddin es-Siireysi (6. 685/1286)7, Ebt Ishak el-Levri

70 Zehebi, Tarihii'l-Islam, 44: 306-307; Nu‘aymi, ed-Dadris, 2: 5-6.

71 Ibn Kesir, el-Biddye, 17: 172.

72 Nu‘aymi, ed-Daris, 2: 3-5; Yilmaz, Ulema ve Medrese, 190.

73 Ibn Kesir, el-Biddye, 17: 291.

74 Stireysi, Misir’da dogmus, Kahire, Bagdat, Erbil, Kudiis gibi sehirlere seyahat etmis,
Misir’da miiderrislik yapmuis, daha sonra geldigi Dimask’ta bazi ribatlarin seyhligi-

ni tistlenmis, ayrica Emeviyye Camii'nde Maliki zaviyesinde miiderrislik yapmistir.
Bkz. Safedi, el-Vifi, 2: 93-94.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

®ricyye

Gazzbiyye Mereses
@rieireses

o

zziyye Hanefiyye
Medresesi

asiyye
Unviyye
Diralhadisi fdedrescsl
Mineccsiyye
Harel @Medresesi

Himsiyye
Dartihadisi

Esti, © OpenSreetMap contr
USGS, NGA, NASA, CGIAR, N Rol

Emeviyye Camii’ndeki Egitim Kurumlarinin
Yaklagik Konumlari

Harita 3: Emeviyye Camii’ndeki Egitim Kurumlarinin Yaklasik Konumlar™

(6. 687/1288)", Bedreddin Ebti Bekr et-Ttnusi ve Cemaleddin b.
Siileyman iistlenmislerdir.”” ilerleyen dénemde zaviyede miider-
rislik yapan Maliki ulema arasinda Semseddin Muhammed b. ibra-
him es-Sanhaci (6. 702/1303), atalar1 Endiiliislii olup dedesi Kurtu-
ba ve Isbiliye kadilig1 yapmis olan Ebii’'l-Velid b. el-Hac el-Isbili (6.
702/1303), Ebti’l-Velid Muhammed b. Ebi’l-Kasim el-Kurtubi (6.
718/1318), Fahreddin ibn Ebi’l-Velid (6. 743/1342), aslen Girnatali
olan ve daha sonra geldigi Dimask’a yerlesen Ebtt Amr Ahmed ibn
Ebi’l-Velid (6. 745/1344) gibi isimler bulunmaktadir.”

Biyografik kimliklerine bakildiginda vakfedildigi ilk zamanlardan
itibaren Maliki zaviyesinde gorev yapan ulemanin ¢ok biiyiik bir
kisminin Magrib ya da Endiiliis cografyasina mensup olduklari,
bazilarinin o bélgelerde diinyaya geldikleri ve daha sonra Dimask’a
gelerek sehre yerlestikleri, bazilarinin ise birkag nesil dnce o bolge-
lerden Dimask’a goc ettikleri acik seklide goriilmektedir. Bu durum

75 Hidriyye ve Sefiniyye medreselerinin yerleri tam olarak tespit edilemediginden hari-
tada bunlara yer verilmemistir.

76 Zekiyiiddin Eba Ishak Ibrahim b. Abdiilaziz el-Levri aslen Endiiliis’iin Isbiliye seh- 201
rinde dogmus, Islam diinyasinin cesitli bolgelerine ilmi seyahatlerde bulunmus ve  Djvan
nihayet geldigi Dimagk’a yerleserek Maliki ¢evrenin 6nde gelen isimlerinden biri ol- 92096/1
mustur. Dimask’ta Hicaz ve Magrib bolgesinden gelenlerle 6zel olarak ilgilenen Levri
hayatinin sonlarinda tistlendigi Maliki zaviyesi seyhligini vefat edene kadar stirdiir-
mustiir. Bkz. Birzali, el-Muktefi, 2: 133-134.

77 ibn Kesir, el-Biddye, 17: 596.

78 Nu‘aymi, ed-Ddris, 2: 6-7.



Harun

202

YILMAZ

Divan
2026/1

Dimask’in Magrib ve Endiiliis gibi cografyalarla irtibatinda Maliki
ulemanin 6nemli rol oynadigini goésterdigi gibi bu irtibatin ilmi ve
kurumsal ayaginda Maliki zaviyesinin 6nemli bir merkez olarak
one ciktigina da isaret etmektedir.

SONUC

Islam toplumunun tesekkiil siirecinde mescitler, ibadet
mekanlariin 6tesinde egitim, yonetim ve toplumsal dayanismanin
merkezleri olarak islev gormiistiir. Hz. Peygamber’in Medine’de
insa ettirdigi Mescid-i Nebevi, bu ¢ok yonlii fonksiyonun ilk 6rne-
gi olmus, burada kurulan ashab-1 suffe gelenegi ise cami merkezli
ilmi yapinin temelini atmistir. Bu model, fethedilen ve kurulan se-
hirlerde mescit insasin1 6ncelikli hale getirmis, camiler alimlerin
ders verdigi ve 6grencilerin yetistigi kurumlara dontismuistiir.

Bu gelenegin en gérkemli 6rneklerinden biri olan Dimask’taki
Emeviyye Camii, mimari ihtisaminin 6tesinde, asirlar boyunca is-
lam diinyasinin 6nemli ilmi merkezlerinden biri olmustur. Emevi
Halifesi Velid b. Abdiilmelik déneminde, ¢cok katmanl bir inang
hafizasina sahip alanda insa edilen cami, hem dini hem de ilmi
fonksiyonlariyla 6n plana ¢ikmistir. Sehrin siyasi ve askeri merkez
olmasinin yani sira ilmi hayatin da odak noktasi haline gelmesinde
Emeviyye Camii'nin rolii biiytiktiir.

Emeviyye Camii’'nin Memliik dénemine kadar Dimask’ta Cuma
namazinin kilindigi tek cami olmasi, buradaki imamlik ve hatiplik
gorevlerini son derece prestijli kilmis; cami ayn1 zamanda biinye-
sinde barindirdig1 canh ders halkalar ve vakif temelli egitim yapi-
lariyla sehrin baslica ilim merkezi haline gelmistir. Zengi, Eyytbi
ve Memliik donemlerinde Dimask, siyasi merkez olma vasfini
yeniden kazanirken, ilmi hayat da es zamanh olarak biiylik bir
canlilhik kazanmis, bu gelisimin odaginda ise Emeviyye Camii yer
almistir. Camiye duyulan ilmi tevecciih, cevresinde vakif temelli
medrese, dariilhadis, dartilkur’an ve hankah gibi kurumlarin yo-
gunlasmasina da zemin hazirlamistir. Emeviyye Camii ve Dimask
kalesi arasinda kalan bolge, V.-X. (XI.-XVI.) yiizyillar boyunca seh-
rin ilmi kurumsallasmasinin en yogun yasandigi alan haline gel-
mis; bu durum Dimask’1 Islam diinyasinda benzeri az goriilen bir
ilim merkezine doniistiirmiistiir. Emeviyye Camii ise yalnizca bir
ibadet mekéani degil, cok sayida ders halkasi, miad ve vakif destek-



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

li ilim meclisleriyle bir egitim kompleksi haline gelmistir. Nitekim
IX. (XV.) yiizyilda camide ytizlerce 6grencinin katildig: seb* halka-
lar1 gibi Kur’an kiraatine dayali derslerin, hadis tedrisine yonelik
miadlarin ve farkli mezheplere nispet edilen bircok ders halkasinin
varlig1 bilinmektedir.

V.-X. (XI.-XVIL) yiizyillarda Dimask, vakif temelli gesitli egitim
kurumlarinin yogun olarak gelistigi bnemli bir merkezdi. Emeviyye
Camii'nde cok sayida ders halkasi faaliyet gosterirken, bunlardan
bazilar1 cami icerisinde 6zel alanlara sahip olup vakiflar tarafindan
diizenli bir sekilde desteklenmekteydi. Bu destek ve siireklilik sa-
yesinde, s6z konusu halkalar sadece basit ders gruplar1 degil, med-
rese ve dariilhadis gibi kurumsal yapilar olarak da aniliyor, diger
halkalardan hem isim hem islev hem de ilim ehline sunduklari des-
tekler acisindan ayriliyordu.

Iste cami biinyesinde yer alan ve vakiflarla desteklenen Himsiyye
ve Urviyye dariilhadisleri, Hidriyye, Gazzaliyye, Kasiyye, Taciyye,
Sefiniyye, izziyye Hanefiyye ve Miineccaiyye medreseleri ile Ha-
nefiyye Makstresi ve Maliki Zaviyesi gibi yapilar cami icerisinde
sadece belirli alanlarda siireklilik arz eden ders halkalar: degil; ayni
zamanda vakif sistemiyle desteklenen, 6zel mekanlarda faaliyet
gosteren ve kimi zaman sehir disindan gelen ilim ehli icin ¢cekim
merkezi yapilar olarak sekillenmistir. Sehirdeki farkli mezhep ve
ilmi geleneklerin temsil edildigi, donemin 6nde gelen alimlerinin
dersler verdigi bu kurumlar bir caminin biinyesinde farkh tiirde
birden fazla egitim kurumunun nasil var olabildiginin en gtizel 6r-
neklerini teskil etmektedir. Biitiin bunlardan hareketle Emeviyye
Camii, Islam diinyasinda camilerin sadece bir ibadet mekani ol-
manin Otesinde ayn1 zamanda nasil 6nemli birer ilim merkezi ol-
duklarinin, gesitli tiirde egitim kurumlarina ev sahipligi yaparak
farkli ilimlerle istigal eden cok sayida alim ve talebeye ev sahipligi
yaptiklarinin dikkat cekici 6rnegini teskil etmektedir.

203
Divan
2026/1



Harun

204

YILMAZ

Divan
2026/1

KAYNAKCA

Almevi, Abdiilbasit b. Mtisa b. Muhammed. Muhtasaru Tenbihi’t-talib ve
irsadi’d-daris ila ahvali devri’l-Kur’'an ve'l-hadis ve’l-medadris. nsr. Arif
Ahmed Abdiilgani. Dimask: Daru Kinan; Daru Sa’deddin, 2013.

Atan, Abdullah Hikmet. “Daru’l-Hadis Miiessesesinin Ortaya Cikisi ve Ilk
Donem Dimagk Daru’l-Hadisleri.” Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Uni-
versitesi, 1993.

Bedran, Abdiilkadir. Miinddemetii’l-atlal ve miisameretii’l-haydl. Beyrut: el-
Mektebii’l-islami, 1985.

Birzali, Alauddin Ebtt Muhammed el-Kasim b. Muhammed b. Yasuf el-Isbili
ed-Dimaski. el-Muktefi ald Kitabi'r-Ravzateyn (Tdarihu’l-Birzadli). nsr.
Omer Abdiisselam Tedmiiri. 4 cilt. Beyrut, Liibnan: el-Mektebetii'l-
Asriyye, 1. Basim, 2006.

Bozkurt, Nebi ve Mustafa Sabri Kiigiikasci. “Mescid-i Nebevi.” TDV Islam
Ansiklopedisi. https://islamansiklopedisi.org.tr/mescid-i-nebevi (eris.
tar. 5 Temmuz 2025).

Demirkent, Isin. “Maarretiinnu‘'man.” TDV Islam Ansiklopedisi. https://is-
lamansiklopedisi.org.tr/maarretunnuman (eris. tar. 16 Agustos 2025).

Dondiiren, Hamdi. “Makdisi, Nasr b. ibrahim.” TDV Islam Ansiklopedisi.
https://islamansiklopedisi.org.tr/makdisi-nasr-b-ibrahim (eris. tar. 24
Mayis 2025).

Ebti Same el-Makdisi. Terdcimii ricali’l-karneyni’s-sddis ve’s-sabi’ ez-Zeyl
ale’r-Ravzateyn. nsr. Muhammed Zahid b. el-Hasen el-Kevseri. Beyrut:
Dau’l-Cil, 1974.

Gazzali, Eba Hamid. Daldletten Kurtulus el-Munkiz mine’d-daldl ve’'l-mufsih
bi’l-ahval. gcev. Mahmut Kaya - Ciineyt Kaya. istanbul: Klasik Yayinlari,
2022.

George, Alain. The Umayyad Mosque of Damascus. London: Gingko, 2021.

Gilbert, Joan Elizabeth. “The Ulama of Medieval Damascus and the Interna-
tional World of Islamic Scholarship.” Doktora Tezi, University of Cali-
fornia, 1977.

ibn Hallikan, Ebii'l-Abbas Semseddin Ahmed b. Muhammed b. ibrahim
b. Ebt Bekir el-Bermeki el-Erbili. Vefeyatii’l-a‘ydan ve enbdii ebndi’z-
zaman. nsr. Thsan Abbas. 7 cilt. Beyrut: Dar Sadir, 1972.

ibn Kadi Siihbe, Ebii’s-Sidk Takiyyiiddin Ebt Bekr b. Ahmed. Tabakdtii’s-
sdfiiyye. thk. tsh.: Hafiz Abdiilhalim Han. 4 cilt. Beyrut: Alemii’l-Kiitiib,
1987.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

ibn Kesir, Ebii’l-Fida Imadiiddin ismail b. Omer, 774/1373. el-Bidaye ve'n-
nihdye. nsr. Abdullah b. Abdiilmuhsin et-Tiirki. 21 cilt. Cize: Daru Hicr
li’t-Tibaa ve’'n-Nesr, 1424.

Ibn Seddad, Ebti Abdillah Izziidddin Muhammed b. Ali b. ibrahim. el-A‘laku’l-
hatire fi zikri timeradi’s-Sam ve’l-Cezire. nsr. Sami ed-Dehhéan. Dimagk:
el-Ma’hedii’l-Fransi li’"d-Dirasati’'l-Arabiyye, 1956.

ibnii’l-imad, Ebii’l-Felah Abdiilhay b. Ahmed b. Muhammed. Sezerdtii’z-
zeheb fi ahbdri men zeheb. nsr. Mahmd el-Arnat. 9 cilt. Dimagk: Daru
ibn Kesir, 1991.

Kandemir, M. Yagar. “Mizzi, Ytsuf b. Abdurrahman.” TDV Islam Ansiklo-
pedisi. https://islamansiklopedisi.org.tr/mizzi-yusuf-b-abdurrahman
(eris. tar. 20 Mayis 2025).

Kiiclikasci, Mustafa Sabri. “Tarih Boyunca Mescid-i Nebevi ve Sahibii’l-
Mi’'rac’'in Kabri”. Osmanli Kiiltiir Ortaminda Mirag ve Yolculuk Durak-
lari: Edebiyatta, Miizikte ve Resimli Elyazmalarinda Mirag¢ ve Islam’in
U¢ Kutlu Sehri. ed. Ayse Tagkent - Nicole Kancal-Ferrari. 483-499. Istan-
bul: Dergah Yayinlari, 2021.

Kiigiikasci, Mustafa Sabri ve Cengiz Tomar. “Ibn Asakir, Ebii’l-Kasim.” TDV
Islam Ansiklopedisi. https:/ /islamansiklopedisi.org.tr/ibn-asakir-ebul-
kasim (eris. tar. 11 Temmuz 2025).

Mahamid, Hatim. “Memliikler Dénemi Suriye’de Yiiksek Ogretim Miiesse-
seleri Olarak Camiler”. cev. Harun Yilmaz. Marmara Universitesi llahi-
yat Fakiiltesi Dergisi41 (2011): 253-274.

Makdisi, George. Ortacag’'da Yiiksek Ogretim. cev. Ali Hakan Gavusoglu, Ha-
san Tuncay Basoglu. Istanbul: Klasik Yayinlari, 2012.

Midilli, Muhammet Enes. “Dimask Egitim Kurumlari Tipolojisi (11.-16. Yiiz-
yil): Geleneksel Tanimlar ve Degisen Islevler.” Marmara Universitesi
llahiyat Fakiiltesi Dergisi 68 (2025): 103-135.

. “From Learning Circles to Endowed Institutions: Zawiyas of the Mos-
que of ‘Amr b. al-‘As in the Ayyubid and Mamlik Cairo.” Islam Tetkikle-
i Dergisi 13 (2023): 293-319.

. “Memliikler Déneminde Bir lim Kurumu: Ibn Tolun Camii ve Ulema-
ya Sundugu Mansiplar.” Isldm Arastirmalart Dergisi 44 (2020): 37-74.

Memliik Kudiis'iinde Alimler ve Egitim Kurumlari. Istanbul: ISAM Ya-
yinlari, 2025.

Mizzi, Ebii’l-Haccéac Cemaliiddin Yasuf b. Abdirrahman b. Yasuf. Tehzibii'l-
Kemal fi esmai'r-rical. thk. Bessar Avvad Ma‘ruf. 35 cilt. Beyrut:
Miiessesetii'r-Risale, 1980.

Mostafa, Heba. “The Early Mosque Revisited: Introduction of the Minbar
and Magqsitira.” Muqarnas 33 (2016): 1-16.

Divan
2026/1

205



Harun YILMAZ

206

Divan
2026/1

Nu‘aymi, Ebii’l-Mefahir Muhyiddin Abdiilkadir b. Muhammed b. Omer.
ed-Daris fi tarihi’l-meddris. nsr. Ca‘fer el-Haseni. 2 cilt. Kahire:
Mektebetii’s-Sekafeti’d-Diniyye, 1948.

Onus, Muhammed Usame. “VI.-VII. Asirlarda Dimask Hanbeliligi.” Doktora
Tezi, Marmara Universitesi, 2020.

Safedi, Selahaddin Halil b. Aybek. el-Vdfi bi’l-vefeydt. nsr. Ahmed el-Arnafit-
Tiirki Mustafa. 29 cilt. Beyrut: Daru Thyai’t-Tiiras, 1420.

Sibt ibnii’l-Cevzi, Semsiiddin Ebii’l-Muzaffer Yasuf b. Kizoglu. Mir'dtii’z-
zamdn fi tevdrihi’l-a’yan. nsr. Muhammed Berekat vd. 23 cilt. Dimagk:
Daru’r-Risaleti’l-Alemiyye, 1434.

Siibki, Ebtt Nasr Taceddin ibnii’s-Siibki Abdiilvehhab b. Ali b. Abdilkafi.
Tabakdtii’s-Safiiyyeti’l-kiibra. nsr. Mahmud Muhammed Tanahi, Ab-
diilfettah Muhammed el-Hulv. 10 cilt. Kahire: Matbaatu Isa el-Babi el-
Halebi, 1964.

Sesen, Ramazan. Seldhaddin Eyyiibi ve Devri. Istanbul: islam Tarih, Sanat ve
Kiiltiiriinii Aragtirma Vakfi (ISAR), 2000.

Tantavi, Ali. el-Cami‘ii’l-Umevi fi Dimask. Dimask: Matbaatii’l-Hiikime,
1420.

Yazici, Talib. “Emeviyye Camii.” TDV Isldm Ansiklopedisi. https://islaman-
siklopedisi.org.tr/emeviyye-camii#l1 (eris. tar. 1 Temmuz 2025).

Yilmaz, Harun. “el-Melikii'l-Muazzam ve Doneminde Dimask’ta Kurulan
Medreseler (615-624/1218-1227).” Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Uni-
versitesi, 2008.

. Zengi ve Eyytubi Dimask’inda Ulema ve Medrese (1154-1260). Istanbul:
Klasik Yayinlari, 2017.

Yigit, Ismail. “Memliikler.” TDV Isldm Ansiklopedisi. https://islamansiklope-
disi.org.tr/memlukler#1. (eris. tar. 31 Mayis 2025).

Yasuf Ahmed Eba Lihye, Basime. “el-Cami‘i’l-Umevi fi Dimask fi'l-
asri’l-Memlutkiyyi'l-evvel (1250-1382/648-784).” Yiiksek Lisans Tezi,
Camiatii’'n-Necah el-Vataniyye, 2019.

Zehebi, Semseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. Siyeru aldmi'n-
niibeld’. ngr. Suayb el-Arnatt. 25 cilt. Beyrut: Miiessesetii’'r-Risale, 3.
Basim, 1985.

. Tarithii’l-Islam ve vefeyatii’l-mesdhir ve’l-a’'lam. ngr. Omer Abdiisselam
Tedmiiri. 52 cilt. Beyrut: Darii’'l-Kitabi’'l-Arabi, 1999.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

MOSQUE, WAQF, AND EDUCATION: WAQF-BASED
EDUCATIONAL INSTITUTIONS AT THE UMAYYAD MOSQUE OF
DAMASCUS IN THE 5th-10th / 11th-16th CENTURIES

Abstract

In Islamic society, mosques have functioned not only as
places of worship but also as multifunctional spaces. The
Prophet Muhammad’s construction of al-Masjid al-Nabawi
in Madina is considered the first and most foundational ex-
ample of this multifunctional structure. The mosque served
as a central institution where divine revelation was deliv-
ered, social issues were discussed, scholarly circles were
established, and the Islamic community was shaped. This
model was adopted in later periods in newly conquered or
founded Islamic cities, where mosques became centers of
both religious and scholarly activity. In this context, the
Umayyad Mosque (al-Jami‘ al-Umaw1) in Damascus stands
out not only for its architectural and historical value but
also for the intense scholarly activity it hosted over the cen-
turies.

Constructed during the reign of the Umayyad caliph al-
Walid b. ‘Abd al-Malik, the Umayyad Mosque of Damascus
witnessed a growing scholarly vibrancy during the Zengid,
Ayyubid, and Mamluk periods. Especially with the rise of the
Zengids, Damascus once again became a significant politi-
cal center, and this political prominence directly influenced
the development of scholarly institutions in the city. The
Umayyad Mosque and its surroundings thus became one
of the most vibrant and institutionalized scholarly environ-
ments not only in Damascus but across the Islamic world.

This article examines the emergence and functioning of
wagqf-based teaching circles within the Umayyad Mosque
between the 11th and 16th centuries. Although scholarly
activities in the Islamic world often took place in informal
settings, sources such as al-Nu‘aymi's al-Daris fi tarikh
al-madaris provide valuable insights into the presence of
long-standing teaching assemblies held within the mosque, 207
supported by endowments and referred to by various
names. The sab‘ circles, for example, were gatherings of
hundreds of students focused on Qur’anic recitation, while
the mi‘ad sessions stood out as systematic hadith lessons
attended directly by the broader community. According to

Divan
2026/1

al-Nu‘aymi, over a thousand students participated in the



Harun

208

YILMAZ

Divan
2026/1

sab’, clearly demonstrating the educational intensity within
the mosque.

The data derived from al-Nu‘aymi’s al-Daris and subse-
quent analyses indicate that the influence of the Umayyad
Mosque as a scholarly center shaped the spatial distribution
of educational institutions throughout Damascus. Indeed,
the area between the Umayyad Mosque and the Citadel of
Damascus emerged as the most concentrated zone of wagqf-
based scholarly institutions in the city. The accumulation
of various institutions in this area—such as madrasas, dar
al-hadith, dar al-Qur’an, and khanqahs—created an in-
tense scholarly infrastructure rarely paralleled in the Islamic
world. In this regard, the Umayyad Mosque stands as one
of the most exemplary cases for observing the institutional
and spatial interplay between mosque, endowment, and
knowledge.

Moreover, it is noteworthy that some of the teaching circles
in the Umayyad Mosque were supported by waqfs, allocated
specific spaces, and became institutionalized under names
such as madrasa, dar al-hadith, or zawiya. Institutions such
as the Himsiyya, ‘Urwiyya, Khidriyya, Ghazaliyya, Kasiyya,
Tajiyya, Safiniyya, ‘Izziyya Hanafiyya, Munajja’iyya, the
Hanafiyya magqstra, and the Maliki Zawiya—analyzed in
detail in this article—operated within the mosque and were
often affiliated with specific legal schools. These institutions
sometimes functioned as independent educational bodies
and at other times as permanent study circles within desig-
nated areas of the mosque.

The architectural structure of the Umayyad Mosque allowed
scholars from various disciplines and madhhabs to conduct
educational activities in the same space, transforming it
from a mosque into a veritable center of knowledge. Con-
sidering the qualifications of the teachers, the diversity of
endowments, and the large student population associated
with these wagqf-based teaching circles, it becomes evident
that the educational activities in the mosque exhibited a
highly systematic and continuous character. The fact that
prominent scholars such as al-Ghazali, Ibn al-Hajib, al-
Mizzi, al-‘Ala’1, and T3j al-Din al-Subki taught here further
demonstrates that the Umayyad Mosque was not only cen-
tral to Damascus but also influential throughout the entire
Islamic world.



V.-X. (XI.-XVI.) Yiizyillarda Dimask Emeviyye Camii’nde Vakif Temelli Egitim Kurumlan

In conclusion, this article reveals how the Umayyad Mosque
transcended its classical role as a place of worship and de-
veloped into a multifaceted educational and scholarly center
supported by the waqf system. It sheds light on the historical
dynamics of the institutional structure shaped around the
triangle of mosque, endowment, and knowledge.

Keywords: Damascus, Umayyad Mosque, Madrasa, Waqf-
Based Education.

Divan
2026/1

209






